
XXX СРЕТЕНСКИЕ ЧТЕНИЯ

Материалы 
Всероссийской (национальной)

научно-богословской конференции
с международным участием

Москва, 24 февраля 2024 года



автономная некоммерческая  

образовательная организация высшего образования  

«свято-филаретовский институт»

XXX СРЕТЕНСКИЕ ЧТЕНИЯ

Материалы Всероссийской  
(национальной)  

научно-богословской конференции  
с международным участием

Москва, 24 февраля 2024 года

москва 2024



УДК 27+291
ББК 86.2+86.36

		  Научное издание

С 75		  XXX Сретенские чтения : Материалы Всероссийской (националь-
ной) научно-богословской конференции с международным участием 
(Москва, 24 февраля 2024 года) / Сост. З. М. Дашевская. — Москва : 
Свято-Филаретовский институт, 2024. — 472 с. 

 	 ISBN 978-5-89100-319-0

В сборнике представлены доклады, прозвучавшие на конференции 
«XXX Сретенские чтения» в феврале 2024 г., ежегодно проводимой 
Свято-Филаретовским институтом. Помимо пленарного заседания, 
работа велась в рамках шести секций: миссиологии и катехетики, 
богословия, философии и антропологии, Священного писания 
и библеистики, литургики, церковно-исторической, религиоведения 
и социологии религии. Разделы сборника соответствуют секциям 
конференции.

	 ISBN 978-5-89100-319-0	 ©	 Свято-Филаретовский институт, 
					    составление, 2024
				   ©	 Свято-Филаретовский институт, 
					    оформление, 2024



содержание

пленарное заседание

Священник Максим Топоров. Обновленческий раскол 
на Кубани в 1930-е годы  ·  10

секция миссиологии и к атехетики

А. А. Гуманюк. Тема человека в катехизической проповеди 
Феодора Мопсуестийского  ·  18

Н. А. Адаменко. Доказательства истинности  
веры в Воскресение в проповеди апологетов и учителей 
церкви II–III веков  ·  25

N. DeHaan. A Beginner’s Florilegium: Progression Toward 
Contemplation  ·  33

Ю. С. Степанова. Антропологическое измерение 
в катехизисе митрополита Платона (Левшина)  ·  40

А. В. Волков. О человеке в катехизической теории  
и практике Католической церкви  ·  49

Н. А. Архангельская. Национальный вопрос в миссии 
чувашам Александрийского женского монастыря  ·  59

М. А. Верховская. Катехитическое движение  
в Католической церкви в ХХ веке  ·  68

секция богословия, философии и антропологии

Н. В. Юдин. Власть ключей (potestas clavium)  
в контексте римского права  ·  76

С. В. Каменский. Историография изучения богословских 
взглядов архиепископа Феофана (Прокоповича)  ·  86



Ю. Н. Антипина. Понятие «светского богословия»  
на рубеже XIX–XX веков и его актуальность сегодня  ·  95

С. Ю. Рудакова. Мистика общения у преподобномученицы 
Марии (Скобцовой)  ·  104

А. А. Корнеев. Взгляды архимандрита Спиридона (Кислякова) 
на духовно-нравственное состояние церкви и общества 
начала ХХ века  ·  110

М. Ч. Бахадов. Идея воцерковления жизни  
архимандрита Феодора (Бухарева)  ·  119

А. Ю. Панов. Антропологические следствия догмата  
о Святой Троице в контексте философии Н. А. Бердяева  ·  125

С. В. Щербин. Движение человека к Духу  
как ключевое условие обновления его жизни  
в философии И. А. Ильина  ·  134

секция священного писания и библеистики

Ю. А. Маккавеева, Ю. Д. Будман. Использование греческих 
эквивалентов танахической лексики в преподавании 
древнееврейского языка  ·  141

А. В. Малкина. Иудаика по трудам профессора СПбДА 
И. Г. Троицкого (1858–1929)  ·  151

И. В. Лобанов. Обращение в Евангелии от Иоанна  
как переводческая проблема  ·  165

И. В. Сушкова. О вере Авраама: Быт 15:6  ·  180

Диакон Цотнэ Чхеидзе. Парадоксальные действия 
ветхозаветных пророков  ·  189

Д. В. Бохан. Ритуалы перехода в рассказах о патриархах  ·  196

М. Л. Максимова. Сравнение моделей устной передачи 
евангельской традиции до канонизации книг 
Евангелий  ·  205



Священник Владимир Грицевич. Специфика употребления 
δικαιοσύνη в Мф 6  ·  219

П. И. Кривякина. Христос и самарянка: новый взгляд  
на роль женщины в религиозной жизни  ·  227

Е. И. Чернякова. Вопрос о подлинности  
pericope adulterae (Ин 7:53–8:11) в работах  
русских дореволюционных авторов  ·  234

секция литургики

А. Н. Ясонов. Совершалась ли евхаристия на агапе  
у первых христиан? (современное состояние вопроса)  ·  243

А. Ю. Панов. Роль Трисвятого  
в составе константинопольской литургии  
в период с IV по XII век  ·  253

И. А. Банщиков. Значение пострижения волос 
в Православной церкви  ·  261

Н. Л. Михайловская. Особенности рубрики о положении 
в могилу в сербских православных последованиях 
погребения XIII–XVII веков  ·  271

О. О. Глаголев. Понимание вещества таинства евхаристии 
в молитвах епископа Макария (Опоцкого)  ·  281

церковно-историческ а я секция

Д. В. Лобанов. Архимандрит Сергий (Савельев):  
аспекты раннего этапа биографии  ·  291

Е. В. Пащенко. В поисках своей церкви:  
становление православной церкви в Чехословацкой 
республике в межвоенный период  ·  300

З. Мартулева. Деятельность архиепископа Иоанна (Поммера)  
в Латвийском Сейме и его отношение к Декларации 
митрополита Сергия (Страгородского) 1927 года  ·  308



Л. Зариня. Положение храма Петропавловского братства 
в честь Казанской иконы Божьей матери в Эдинбурге 
(Лифляндская губерния) в 1896–1914 годах  ·  318

С. В. Силова. Приходская реформа 1961 года и её влияние 
на церковную жизнь Беларуси  ·  328

М. А. Гмызина, Р. В. Калашникова. Слухи об участи 
архиепископа Пермского и Кунгурского  
Андроника (Никольского) после его ареста, согласно 
Предварительному следствию Пермского Окружного суда 
по важнейшим делам «Об убийстве по постановлениям 
б. чрезвычайной комиссии ряда лиц духовного звания» 
(ГАРФ Ф. Р-9440. Оп. 1. Д. 2)  ·  333

А. Е. Самсонова. Общины и братства  
иеромонаха Эразма (Прокопенко) «Светильники»:  
от правды к вымыслу ОГПУ (по материалам  
архивно-следственных дел)  ·  341

О. Б. Солодовникова. Дискуссия вокруг термина 
«православная общественность» в церковной периодике 
1906–1907 годов  ·  351

А. Ю. Еремеева. Основные направления церковной 
деятельности протоиерея Николая Рудинского  
(1871–1937 годы)  ·  363

А. С. Калинина. Письма верующих как источник 
исследования повседневной церковной жизни БССР  
первой половины 1930-х годов  ·  374

Т. А. Пархомович. Служение епископа Никона (Фомичёва) 
на Пасху 1967 года в Архангельской и Холмогорской епархии 
как пример сопротивления антирелигиозной пропаганде 
Советского государства  ·  383

И. И. Поляков. Группа Сопротивления «Белая роза» 
как пример христианского межконфессионального 
братства  ·  387



Н. А. Попкова. Основные темы писем духовенства 
из Соловецкого лагеря особого назначения и северной 
ссылки (на материале переписки с семьёй Поваровых 
в 1923–1926 годах)  ·  395

О. К. Савенко. Политические предпочтения староверов 
Среднего Урала в 1917 году  ·  403

Священник Павел Лукин. Деятельность протоиерея Петра 
Прялкина как пример служения православных священников 
Бобруйского благочиния в 1958–1964 годах  ·  412

секция ре лигиоведения и социологии ре лигии

А. В. Коваль. Сюжет сна в Гефсиманском саду в русской 
культуре второй половины XIX — начала XX века  ·  420

А. С. Балашов. Демография и проблема сокращения 
населения страны в документах и публичной риторике 
организаций традиционных религий России  ·  433

Е. В. Макаров. Критика Православия харизматическими 
движениями и ответ на неё (на примере учения группы 
«Новое Поколение»)  ·  444

А. Х. А. Баси. Динамические взаимосвязи  
между христианской Нубией и исламским миром:  
история, конфликты и сотрудничество  ·  451

О. А. Бирмилеева. Еретический императив:   
к конфликту религиозного опыта и традиции  
(по работам П. Бергера)  ·  457

О. А. Яковенко. Образ Русской православной церкви 
и христианских ценностей в современном российском 
кинематографе  ·  464



Пленарное заседание



10

Священник Максим Топоров
Краснодар, Екатеринодарская Духовная семинария 

обновленческий раскол на кубани  
в 1930-е годы

аннотация: Доклад посвящён краткому обзору положения обновленцев на 
Кубани в 1930-хх гг. Несмотря на лидирующее положение обновленческого 
движения на Кубани в 1920-х гг. по сравнению с ситуацией в СССР в целом, 
усиление советской антирелигиозной политики затронуло обновленческую 
церковь и в этом регионе: были закрыты храмы, упало количество прихожан. 
Одной из особенностей взаимодействия государства с обновленческими цер-
ковными структурами в этот период была временная сдача церквей, принад-
лежавших на Кубани обновленцам, под хранение зерна; при этом после окон-
чания сезона церковь возвращалась приходу.

ключевые слова: обновленчество, Кубань, раскол, Владимир Иванов, 
Пётр Сергеев

Изучение регионального компонента в истории обновленчества по-
зволяет исследователю лучше понять процессы, происходившие в 
расколе. Помимо общих тенденций, характерных для обновленче-
ского движения, факты, связанные с конкретным регионом, порой 
могут выходить за рамки общепринятых характеристик. Региональ-
ные особенности позволяют составить более полное представление 
об истории движения и рассмотреть различные этапы обновленче-
ского раскола на примере конкретного региона. Обновленчество на 
Кубани имело высокую степень организации и пользовалось под-
держкой в регионе.

В 1928 г. в докладе на пленуме обновленческого синода митро-
полита Ростовского и Кавказского Петра (Сергеева) о состоянии дел 
в Северо-Кавказской митрополии отдельно была выделена Кубано-
Черноморская епархия. Согласно информации, представленной в до-
кладе, эта епархия занимала первое место по количеству церквей, 
организованности и бюджету не только в рамках Северо-Кавказской 



11обновленческий раскол на кубани в 1930-е годы

митрополии, но и во всём СССР [Доклад, 21]. Тем не менее, несмотря 
на лидирующее положение по многим параметрам среди прочих об-
новленческих регионов во второй половине 20-х гг. ХХ в., в 30-х гг. об-
новленческая Кубань начинает испытывать определённые трудности.

По мнению исследователя истории православия на Кубани 
канд. ист. наук М. Ю. Горожаниной, самый тяжёлый период гонений 
на церковь в данном регионе выпал на 1933–1937 гг. [Горожанина, 
389]. Именно на это время пришлось наибольшее количество раз-
рушенных и закрытых церквей, не только в канонической церкви, 
но и в обновленческой. В этот период увеличивается количество за-
крытых храмов, уменьшается число прихожан и усиливается давле-
ние властей на духовенство, вплоть до ареста священнослужителей. 
Источником о положении дел в данный период являются доклады 
благочинных и настоятелей, направленные ими в епархиальное 
управление в 1930-х гг. Так, в докладе благочинного Белореченского 
района протоиерея А. Покровского за 1933 г., направленном в Арма-
вирское епархиальное управление 1, засвидетельствованы факты со-
кращения количества прихожан во многих приходах. По сообщению 
благочинного, в одном из центральных храмов в воскресные дни 
бывает не более 25–50 человек, хотя в великие праздники количе-
ство молящихся достигает 300 человек и более. Следует учитывать 
и общее количество прихожан, о которых сказано в документе: это 
1800 человек [Архив Екатеринодарской епархии. Ф. 2. Оп. 1. Д. 53. 
Л. 1]. Практически повсеместно отмечается падение храмовых дохо-
дов, и по этой причине места псаломщиков и диаконов закрываются. 
В материалах личных дел обновленческого духовенства в 1930-е гг. 
можно обнаружить сведения о назначении диаконов и даже священ-
ников на места псаломщиков. Такое явление объясняется стремле-
нием священнослужителей обеспечить своё существование: некото-
рые клирики ради выживания и по причине бедности были готовы 
даже на минимальную оплату своего труда [Архив Екатеринодарской 
епархии. Л/д свящ. Гавриила Бублика].

1	 Армавирская епархия некоторое время входила в состав Кубанско-Черноморской, 
а затем Кубанской обновленческой епархии, в конце 1920-х была выделена в са-
мостоятельную епархию.



12 священник максим топоров

От бедности страдали не только служители храма, но и простые 
прихожане. Порой священники сообщали в епархию о том, что во 
время морозов в храм практически никто не ходит из-за отсутствия 
тёплой одежды [Архив Екатеринодарской епархии. Ф. 2. Оп. 1. Д. 56. 
Л. 5 об.].

Архивные документы свидетельствуют о тяжёлом экономиче-
ском положении прихожан, которые должны были содержать своих 
священнослужителей. Так, например, в 1930 г. церковный совет По-
кровской церкви станицы Пензенской просил митрополита Михаила 
Орлинского о замещении вакантного места священника, предлагая 
кандидатуру одинокого диакона, аргументируя свои предпочтения 
экономически: «Для нас он удобный, так как одинокий …» [Архив 
Екатеринодарской епархии. Ф.  2. Оп.  1. Д.  68. Л.  14]. Просьба ру-
коположить одинокого диакона свидетельствует о скудных доходах 
прихожан данного прихода.

В докладе Белореченского благочинного за 1933 г. зафиксиро-
вано количество треб в некогда больших приходах. Так, в приходе 
Покровской церкви станицы Белореченской за год было совершено 
64 крещения, 6 венчаний и 61 отпевание, в других приходах благо-
чиния, например в крупном селе Великом — 53 крещения, 3 брака, 
148 погребений. В целом количество треб не является критически 
малым, однако следует отметить, что речь идёт о больших приходах 
крупного благочиния. В последующее время экономическая ситуа-
ция будет только ухудшаться. Напротив, в некоторых станицах бы-
вали и временные изменения в численном составе приходов, что 
можно объяснить особыми обстоятельствами. Так, в станице Ста-
ровеличковской в 1934 г. было зафиксировано кратковременное 
увеличение количества прихожан, так как в станичном совете за-
говорили о возможном закрытии храма. Узнав об этом, станичники 
поспешили в храм, но, как отмечает местный священник, никто так 
и не выступил в защиту храма официально [Архив Екатеринодарской 
епархии. Ф. 2. Оп. 1. Д. 72. Л. 54].

Динамику событий за 20–30-е гг. ХХ в. показывает отчёт насто-
ятеля Дмитриевского собора г. Краснодара прот. Пантелеимона Ско-
белкина, представленный Краснодарскому благочинному. Соглас-
но данному документу, приход Дмитриевского собора некогда был 



13обновленческий раскол на кубани в 1930-е годы

одним из самых крупных в городе: «По воскресным и праздничным 
дням стены трещали от массы народа» [Архив Екатеринодарской 
епархии. Ф. 2. Оп. 1. Д. 56. Л. 3].

Основную массу прихожан храмов региона составляли мел-
кие торговцы и кустари: сапожники, извозчики и хлеборобы. По 
отчётам, в 1922–1925 гг. посещаемость храма оставалась весьма 
высокой, большое количество треб совершалось на дому, однако 
ситуация постепенно ухудшалась. По сообщению духовенства, ко-
личество верующих с каждым годом падало на 12–15 %. В 1936 г. 
показатели посещаемости храма были выше средних, но этот факт 
не следует считать свидетельством об улучшении положения обнов-
ленцев. Настоятель данного храма прот. Пантелеимон Скобелкин 
объяснял такое положение дел ликвидацией ряда обновленческих 
приходов — именно поэтому прихожане были вынуждены посещать 
данный храм. Согласно его мнению, одной из основных причин со-
кращения количества прихожан в данном приходе стала ликвидация 
мелкой торговли и кустарных промыслов: «Для получения средств 
к жизни народ бросился устраиваться на разные предприятия, в ар-
тели, старики пошли в сторожа. Время работы совпадает с часами 
богослужений, и народ постепенно отстаёт, а там и охладевает к хра-
му» [Архив Екатеринодарской епархии. Ф. 2. Оп. 1. Д. 56. Л. 3–3 об.].

Не подвергая сомнению значение экономических причин, 
вследствие которых ухудшилось положение обновленцев на Кубани, 
можно предположить, что священники-обновленцы, считавшиеся 
некогда лояльными советской власти, не могли открыто, в офици-
альном документе, указать основную причину уменьшения коли-
чества своих прихожан. Такой причиной, несомненно, было усиле-
ние антирелигиозной политики советского государства в 1930-х гг. 
Аналогичную тенденцию можно проследить и ранее, в середине 
1920-х гг. Так, в 1925 г. обновленцы планировали издать несколь-
ко брошюр агитационного характера и представили черновик из-
даний местным властям. Брошюры были изданы, но их содержание 
существенно отличалось от изначального варианта: например, в них 
были удалены те фрагменты, которые могли бросить тень на совет-
скую власть, в частности, заявление епархиального управления о 
борьбе с безбожием [ГАКК. Ф. р-890. Оп. 1. Д. 958. Л. 63].



14 священник максим топоров

В 1930-х гг. на Кубани практиковалось использование храмов 
в качестве зернохранилищ. Обновленческий приходской совет при-
нимал решение о временной передаче храма местному станичному 
совету для использования в качестве зернохранилища на период 
уборки урожая. По окончании уборочной кампании храм возвра-
щался приходу, и обновленческое духовенство приступало к испол-
нению своих обязанностей. На то время, пока храм использовался 
не для богослужений, молитва совершалась в различных подсобных 
помещениях или исключительно в алтаре [Архив Екатеринодарской 
епархии. Ф. 2. Оп. 1. Д. 71. Л. 49 об.].

Во второй половине 1930-х гг. обновленческое духовенство, 
как и духовенство канонической церкви на Кубани, подвергалось 
арестам. Так, в личном деле обновленческого священника Гавриила 
Бублика в середине 1930-х гг. находятся объяснительные записки, 
направленные им в епархию по разным поводам. Он подаёт записку 
с объяснением, что посещал соседнюю станицу, — возможно, вслед-
ствие обвинений в совершении треб за пределами прихода. Однако, 
в этом же деле дальше есть весьма странная характеристика, дан-
ная этому священнику его настоятелем. Как свидетельствуют доку-
менты, находящиеся в личном деле этого клирика, характеристики, 
которые давали этому обновленческому священнику настоятели и 
прихожане из различных приходов, были исключительно положи-
тельными: настоятели и прихожане писали о его мягкости, бескон-
фликтности, и даже характеризовали его как бессребреника. В то же 
время характеристика настоятеля прихода, направленная в епархию 
на этого клирика, весьма резкая и даже грубая. Так, автор исполь-
зует такую фразу: «Он человек мягкий, даже трус … и пр.» [Архив 
Екатеринодарской епархии. Л/д свящ. Гавриила Бублика].

Возможно, подобный резкий отзыв настоятеля мог быть, на-
против, сделан намеренно, дабы защитить священника от обвине-
ний со стороны епархии, которые могли быть предъявлены ему по 
указанию светской власти. Следует учитывать и тот факт, что он в 
скором времени после данного инцидента подвергся аресту. Даже 
если допустить, что настоятель пытался защитить священника, по-
следнему это никак не помогло: он был расстрелян в 1937 г. [Архив 
УФСБ. Уголовно-следственное дело Г. И. Бублика. Д. 67129. Л. 17].



15обновленческий раскол на кубани в 1930-е годы

Обвинения в адрес священнослужителей, которые зафиксиро-
ваны в некоторых следственных делах, были весьма необычными. 
Так, например, несколько обновленческих священников обвинялись 
вместе с представителями «тихоновского» духовенства и некоторы-
ми армянскими священниками в создании контрреволюционной 
организации под руководством обновленческого Ростовского ми-
трополита Петра Сергеева [Архив УФСБ. Уголовно-следственное дело 
А. В. Смолянникова. Д. 67610. Л. 17]. Факты упоминаний в следствен-
ных делах обновленцев в одном ряду с «тихоновцами» свидетельству-
ют об изменении в отношении к обновленчеству: советские органы 
власти перестали использовать в своих интересах представителей 
раскола.

Во второй половине 1930-х гг. обновленческое епархиальное 
управление, по-видимому, переходит на неофициальный формат ра-
боты: управленческие документы, личные дела священников, дела  
храмов ведутся только до 1937 г. Ближайший период, в который 
епархиальная документация появляется вновь, начинается только 
в 1942–1943 гг., и по большей части они касаются епархии канони-
ческой церкви. В конце 1944 г. обновленческий архиепископ Влади-
мир Иванов переходит в патриаршую церковь и остаётся на кафедре, 
но с именем Флавиан.

Таким образом, обновленчество на Кубани в 1930-е гг. посте-
пенно утрачивает свои позиции главным образом по причине уже-
сточения антирелигиозной политики советской власти. Количество 
храмов постепенно сокращалось, священники подвергались аре-
стам, в том числе по надуманным поводам. На Кубани оставались 
действующими всего семь храмов: четыре принадлежали обновлен-
цам и три — патриаршей церкви [ГАКК. Ф. р-1519. Оп. 1. Д. 3. Л. 32].

Источники

	 1.	 Архив Екатеринодарской епархии. Ф.  2. Оп.  1 Дела 53, 56, 68, 71, 72. 
Личное дело священника Гавриила Бублика.

	 2.	 Архив Управления Федеральной службы безопасности по Краснодарско-
му краю Российской Федерации. Уголовно-следственное дело А. В. Смо-
лянникова. Д. 67610.



16 священник максим топоров

	 3.	 Архив Управления Федеральной службы безопасности по Краснодарско-
му краю Российской Федерации. Уголовно-следственное дело Г. И.  Бу-
блика. Д. 67129.

	 4.	 Государственный архив Краснодарского края. Ф. Р-1519. Оп. 1. Д. 31.

Литература

	 1.	 Горожанина = Горожанина  М. Ю. История православия на Кубани. 
Краснодар : КубГУ, 2021. 483 с.

	 2.	 Доклад = Доклад о положении Кавказской митрополии  // Вестник 
Священного Синода Православной Российской Церкви. 1928. № 3–4. 
С. 20–22.



секция миссиологии и катехетики



18

Аркадий Александрович Гуманюк
Москва, Свято-Филаретовский институт

тема человека в катехизической 
проповеди феодора мопсуестийского

аннотация: Статья посвящена отражению темы человека в катехизической 
проповеди Феодора Мопсуестийского. В статье предпринята попытка выявить 
направления мысли Феодора в изложении учения о человеке, дана структура 
истории спасения в изложении Феодора, отражены аспекты темы человека, 
отстаивавшиеся Феодором в полемике с Арием и Аполлинарием.

ключевые слова: Феодор Мопсуестийский, огласительные гомилии, 
человек, катехизическая проповедь

В научном обороте известны шестнадцать «Огласительных гомилий» 
Феодора Мопсуестийского в сирийском переводе. В 2021 и 2023 гг. 
в «Вестнике Свято-Филаретовского института» С. С. Пучковой были 
опубликованы переводы на русский язык Первой гомилии на молит-
ву Господню и Первой гомилии на крещение Феодора Мопсуестий-
ского. В 2023 г. в издательстве Русской христианской гуманитарной 
академии также был опубликован перевод на русский язык книги 
Даниэля Л. Шварца «Пайдейя и культ: христианская инициация по 
Феодору Мопсуестийскому». Данные публикации стали импульсом 
для новых научных исследований наследия Феодора Мопсуестийско-
го в русскоязычном пространстве.

Известно, что Феодор Мопсуестийский посмертно был осуж-
дён на Пятом Вселенском соборе, вследствие чего не сохранились 
его сочинения, написанные на греческом языке. Одно из немногих, 
написанных Феодором сочинений, дошедшее до нас, это сборник 
проповедей «Огласительные гомилии» в сирийском переводе. Пред-
полагается, что данный текст был записан на основе произнесён-
ных проповедей. Даниэль Л. Шварц отмечает, что «Огласительные 
гомилии» — это в истории катехизации Древней церкви «единствен-
ная катехизическая программа, которая сохранилась в том виде,  



19тема человека в катехизической проповеди  
феодора мопсуестийского

в котором она была разработана и реализована» [Шварц, 28]. «Огла-
сительные гомилии» состоят из шестнадцати проповедей, из которых 
десять были сказаны на Символ веры, одна — на молитву Господню, 
три посвящены крещению и две — евхаристии. Опыт построения 
огласительной проповеди на основе Символа веры ещё до Феодора 
был применён Кириллом Иерусалимским [Гаврилюк, 169]. Отмеча-
ется сходство структуры катехизисов Феодора и Кирилла [Гаврилюк, 
183]. Для Феодора в изложении учения на основе Символа веры было 
важно не только передать учение, но и противостоять ереси ариан-
ства [Гаврилюк, 180–181]. Феодор принадлежал к антиохийской тра-
диции, для которой, в отличие от иерусалимской, было характерно 
стремление объяснить суть происходящего в таинствах, в частности, 
в таинстве крещения [Гаврилюк, 184]. Катехумены Феодора имели 
предварительный опыт участия в литургии в течение трёх лет, поэто-
му предполагается, что они имели достаточную основу для усвоения 
церковного вероучения [Гаврилюк, 190].

В исследованиях, посвящённых рассмотрению учения о чело-
веке в восточной святоотеческой традиции, отмечается, что катехи
зация не предполагает развёрнутого изложения учения о человеке 
[Катехизическое учение о человеке, 121]. При этом предполагается, 
что невозможно обойти учение о человеке, в том числе при изложе-
нии темы творения. Взгляд Феодора Мопсуестийского имеет свои 
особенности в рамках данной традиции. Для катехизической пропо-
веди Феодора Мопсуестийского характерен взгляд на учение о чело-
веке в контексте христологии и сакраментологии [Первая гомилия 
на крещение, 147]. Для катехизической проповеди Феодора харак-
терно цитирование посланий апостола Павла и отсылка к авторитету 
святых отцов, составивших Символ веры.

Феодор отмечал особую важность мысли о том, что Христос был 
истинным Человеком. Данная мысль многократно повторяется в не-
скольких его гомилиях. Сотериология для Феодора является обяза-
тельной частью христологии, то есть именно Воплощение Человека 
Иисуса Христа позволило искупить человечество [Шварц, 166].

В катехизической проповеди Феодора Мопсуестийского в кон-
тексте сакраментологии особую важность имеет учение о «двух веках» 
[Гомилия на молитву Господню, 189], т. е. состояниях человечества, на 



20 аркадий александрович гуманюк

которые Феодор разделяет всю человеческую историю: «первый век» 
связан со смертностью и предрасположенностью ко греху, «второй 
век», начавшийся с воскресения Христова, Царствие Небесное. При-
общение ко «второму веку», согласно проповеди Феодора, происходит 
у крещёных христиан через соединение со Христом в Теле Христовом, 
и это стало возможным благодаря тому, что у нас со Христом общая 
человеческая природа, которая через Него была соединена с боже-
ственной природой. В «первом веке» властвует сатана, катехумены 
сами от его власти избавиться не могут, и освобождение от сатаны  
для них происходит при содействии экзорцистов перед крещением.

Важно отметить два смысловых оттенка, с которыми Феодор 
говорит о человеческой природе:

1) в смысле падшего характера, требующего исправления;
2) в смысле высоты призвания.
Более характерен первый взгляд, особенно в связи с превали-

рующим взглядом Феодора на человека в связи с  сотериологией: 
именно такая природа и должна была быть восстановлена Христом 
(«человеческая природа, нуждавшаяся в благодати спасения от Бога» 
[Феодор, гл. 5, 25]).

В своих словах, описывающих людей, нуждающихся в спасении, 
Феодор говорит о  них «человеческий род», «сыны человеческие», 
«человеческая душа». Для требующего исправления во Христе ха-
рактерен «человеческий закон» [Феодор, гл. 5, 28] или «закон че-
ловеческой природы» [Первая гомилия на крещение, 155], который 
был совершенно чужд небесному и стал причиной Крестной Смерти 
Христа, а также просто «человеческое», что недостойно Божествен-
ного призвания человека. Таким образом, человеческое у Феодора 
воспринимается как недостойное Бога, как тождественное смерти, 
но преодолённое как Самим Христом, так и преодолеваемое верой 
в Него. Характерно также толкование Феодором слов Пс 115:2, по-
зволяющее ему сделать на основе этих слов вывод о том, что «всё 
человеческое — ничто» [Феодор, гл. 10, 58], и «мы — ничто, и в конце 
нашей жизни расстаёмся со всем тем великим, чем мы владеем» [Фе-
одор, гл. 10, 58]. Говоря об обретении добродетели молитвы, Феодор 
отмечает, что путь её обретения сопряжён с «бесконечными движе-
ниями человеческой природы» [Гомилия на молитву Господню, 191].



21тема человека в катехизической проповеди  
феодора мопсуестийского

В своём разъяснении слов о  становлении человеком Иисуса 
Христа Феодор говорит в частности:

… Он воплотился, чтобы вы могли понять, что Он облёкся в совершен-
ного человека, который был человеком не только по видимости, но и 
по истинной человеческой природе, и чтобы вы верили, что Он воспри-
нял не только тело, но и всего человека, состоящего из тела и души, бес-
смертной и разумной. Именно в такого человека Он облёкся ради на-
шего спасения, и именно через Него Он совершил спасение для нашей 
жизни … [Феодор, гл. 5, 27–28].

Здесь Феодор говорит о совершенстве человеческой природы, в 
которую облёкся Христос. Также к обозначению высоты призвания 
человека можно отнести именование Феодором Христа Сыном Че-
ловеческим и «избранным человеком» [Феодор, гл. 7, 40].

Седьмая гомилия подчёркивает принадлежность суда именно 
человеческой природе во Христе:

Обратите внимание на силу их утверждения. Так, говоря о  Его чело-
веческой природе, Страстях и воскресении, отцы заявили, что тот же 
prosopon, с которым всё это произошло, будет судить [Феодор, гл. 7, 41].

В восьмой гомилии Феодор, цитируя Ин 2:19, подчёркивает вы-
сокое призвание человеческой природы в следующих словах: «Он 
назвал человека, в которого Он облёкся, Своим храмом, показывая, 
что Он Сам обитал в этом храме, и через Своё жилище Он ясно по-
казал нам Свою власть …» [Феодор, гл. 8, 44].

Оба этих взгляда сходятся в словах о человеке, которого уже ис-
купил Христос, когда Феодор подчёркивает величие человека и его 
превосходство над ангелами: «… Он не ангелов сделал главой и об-
новителем будущего творения, которого мы ожидаем, но человека, в 
которого Он облёкся, от семени Авраама, и через кого Он исполнил 
всё неизреченное Домостроительство, и которого Он воскресил из 
мёртвых и привёл к бессмертной и неизменной жизни, Его Он сделал 
главой и обновителем всего творения, так что Он справедливо был 
восставлен владычествовать над новым творением» [Феодор, гл. 6, 



22 аркадий александрович гуманюк

33]. И в другом месте (восьмая гомилия): «… Тот, в Кого облёкся 
Бог, соединён в чести и славе с Тем, Кто облёкся по Своей воле в че-
ловека» [Феодор, гл. 6, 30]. В двенадцатой гомилии Феодор, подраз-
умевая Иисуса Христа, говорит о человеческой природе («восприня-
той») как принесённой «за нас против дьявола» [Первая гомилия на 
крещение, 163], после чего в человеческом роде «нет места дьяволу» 
[Первая гомилия на крещение, 164]. Двенадцатая гомилия содержит 
краткое изложение истории спасения человека. Феодор выделяет в 
истории спасения [Первая гомилия на крещение, 157–158] несколько 
моментов:
	 ·	 сотворение человека;
	 ·	 грехопадение, в котором:

1)	 человек вместо образа Божьего выбрал «образ дьявола» и 
«образ тирана»;

2)	 в результате действия сатаны произошло отделение чело-
века от Бога;

3)	 человек сделал своим «помощником» дьявола;
4)	 «[Бог] вынес приговор, чтобы [человек] снова возвратился 

в землю, из которой был взят»;
5)	 смерть ослабила человеческую природу;

	 ·	 дарование заповедей для преодоления тяги ко греху;
	 ·	 сопротивление «тирана» верным Богу людям;
	 ·	 желание Бога «исправить наше положение»;
	 ·	 принятие Богом человеческой природы;
	 ·	 победу человеком смерти через воплощение и крестную смерть 

Иисуса Христа.
Феодор известен тем, что он прокомментировал весь корпус по-

сланий св. апостола Павла. В контексте темы человека в катехизи-
ческой проповеди Феодора встречается большое количество ссылок 
на Павловы послания: он цитирует 10 из 14 посланий, приписыва-
емых церковной традицией апостолу Павлу, а именно: 1 Тим 6:16, 
1 Тим 3:16; Евр 2:5–10, Рим 9:5, Рим 8:23, Еф 1:5, Кол 1:15, Флп 2:6–
11, Рим  8:3, Рим  5:12, 15 и 17, 1  Кор  15:22, Рим  5:21, Евр  9:14, 
2  Кор  1:21–22, Флп  3:21, Гал  4:4–5, Гал  5:1, 2  Тим  2:8, Евр  2:5–6, 
1 Кор 15:3–4, 1 Кор 15:17, Еф 2:1, Тит 2:13, 2 Тим 4:1, Флп 2:7, Еф 4:3, 
Еф 4:4, 1 Кор 2:11, 1 Кор 2:9, Рим 8:33–34.



23тема человека в катехизической проповеди  
феодора мопсуестийского

В гомилиях Феодора можно выделить представление о важно-
сти преподания верного вероучения и рекомендацию оберегать себя 
от ошибок, свойственных еретикам [Шварц, 184]. В контексте рас-
крытия Феодором Мопсуестийским темы человека в катехизической 
проповеди важно отметить характер его слов, направленных против 
Ария и Аполлинария, и те догматические утверждения, которые при 
этом им делались. Для Феодора важно было опровергнуть арианский 
тезис о тварности Сына. В своём изложении Символа веры Феодор 
посвятил учению о Сыне пять проповедей, на протяжении которых 
указывал на обладание только Христом и божественной, и челове-
ческой природ в одной личности [Шварц, 165]. Даниэль Л. Шварц 
отмечает, что при жизни Феодора ещё не был развит христологи-
ческий язык, в связи с чем впоследствии возникли проблемы из-за 
используемой им терминологии. Отношения отцовства и сыновства 
в Новом Завете для Феодора означают вечные отношения, а не чело-
веческое деторождение [Шварц, 165]. Так, в полемике с богословием 
Аполлинария Феодор оспаривал его мнение о том, что Христос был 
человеком с божественным разумом [Шварц, 165].

Делая вывод о характере отражения темы человека в катехи-
зической проповеди Феодора Мопсуестийского, можно сказать 
о  его антиномичном взгляде на человеческую природу, которая, 
с одной стороны, нуждалась во спасении Христом и законом своего 
существования привела Его к страданию и смерти, с другой сторо-
ны — природа человека была удостоена принять Христа и стать Его 
храмом. Данная антиномия нивелируется во взгляде Феодора на 
человеческую природу, которая во Христе была соединена с боже-
ственной и после Его Воскресения. Именно к этой природе Феодор 
призывает катехуменов приобщаться через принятие Тела и Крови 
Христовых после их крещения.

Источники

	 1.	 Первая гомилия на крещение = Феодор Мопсуестийский. Первая гомилия 
на крещение (12-я огласительная гомилия)  / Перевод, вступительная 
статья и комментарии С. С. Пучковой // Вестник Свято-Филаретовского 
института. 2023. Вып. 45. С. 138–171.



24 аркадий александрович гуманюк

	 2.	 Гомилия на молитву Господню = Феодор Мопсуестийский. Гомилия на 
молитву Господню (11-я из цикла «Огласительные гомилии»)  / Пере-
вод, вступительная статья и комментарии С. С. Пучковой  // Вестник 
Свято-Филаретовского института. 2021. Вып. 39. С. 184–209.

	 3.	 Феодор = Феодор Мопсуестийский, еп. Комментарий к Никейскому сим-
волу веры, пер. А. Патраковой (рукопись).

Литература

	 1.	 Гаврилюк = Гаврилюк  П. Л. История катехизации в древней церкви  / 
Под ред. свящ.  Георгия Кочеткова. М.  : Свято-Филаретовская высшая 
православно-христианская школа, 2001. 320 с.

	 2.	 Катехизическое учение о человеке = Мозгов К. А. Катехизическое учение 
о человеке в восточной святоотеческой традиции (исторический экскурс). 
Традиция святоотеческой катехизации : Коллективная научная моногра-
фия / Под науч. ред. свящ. Георгия Кочеткова. М. : Свято-Филаретовский 
православно-христианский институт, 2014. С. 121–129.

	 3.	 Шварц = Шварц Даниэль Л. Пайдейя и культ: христианская инициация 
по Феодору Мопсуестийскому / Науч. ред. В. К. Пичугиной, пред. В. К. Пи-
чугиной, З. А. Лурье, пер. З. А. Лурье. СПб. : Изд-во РХГА, 2023. 264 с.



25

Наталья Александровна Адаменко
Камышин, Свято-Филаретовский институт

доказательства истинности веры 
в воскресение в проповеди апологетов 
и учителей церкви ii–iii веков

аннотация: В статье исследуются доказательства истинности веры в Воскре­
сение Иисуса Христа и всеобщее воскресение мёртвых, которые использовали 
в своей проповеди апологеты и учители церкви II–III веков. Эти доказатель­
ства поделены на группы: с  опорой на имеющийся жизненный и  духовный 
опыт человека, рациональные (философские) и по Священному Писанию, 
а также соотнесены с подобными доказательствами современных христиан­
ских богословов. Данное исследование проповеди древней церкви может по­
мочь миссионерам и катехизаторам сделать их проповедь более аргументи­
рованной, убедительной и понятной нашим современникам.

ключевые слова: миссия, миссионерская проповедь, история миссии, 
христианские апологеты, христианские учителя, вера в воскресение, 
катехизация

Возвещение воскресения Христа и всеобщего воскресения из мёрт­
вых всегда было неотъемлемой частью миссионерской проповеди 
христиан, поэтому исследование особенностей этой проповеди 
очень важно для поиска её адекватных форм сегодня.

Во II и III вв. «воскресение Иисуса продолжало оставаться цен­
тральной темой в проповеди Церкви, его смысл исследовали с раз­
личных точек зрения» [Райт, 522]. К сожалению, известно немного 
письменных свидетельств миссионерской проповеди в исследуемый 
период, в основном, это — письма христиан, апологии и трактаты 
против еретиков.

В проповеди о Воскресении большое значение имеют доказа­
тельства 1 веры, которые помогают неверующим уверовать, а тем,

1	 «Которым и явил Себя живым, по страдании Своём, со многими верными до­
казательствами, в продолжение сорока дней являясь им и говоря о Царствии 
Божием» (Деян 1:3).



26 наталья александровна адаменко

кто веру только что обрёл, — утвердиться в ней. Доказательства при­
водятся очень разнообразные, это связано с уже имеющимся духов­
ным и жизненным опытом у неверующих, в котором нелегко бывает 
найти опору для новой веры.

Доказательства истинности веры в Воскресение у современных 
богословов сосредоточены в основном на исследовании различных 
письменных исторических источников (книг Нового завета, других 
раннехристианских текстов, а также документов), причём эти сви­
детельства считаются «прямыми». При этом много внимания уде­
ляется доказательству надёжности этих исторических источников 
[Суинберн, 99–121]. «Косвенными» свидетельствами считаются: воз­
никновение и существование церкви [Бальтазар, 165], перенос бо­
гослужения с субботы на воскресение, богословие таинств крещения 
и евхаристии как соединения с Воскресшим Христом, способность 
христиан к кардинальному изменению своей жизни (покаяние, от­
вержение греха, жертвенность) и готовность отдать свою жизнь в 
доказательство истинности своей веры [Мак-Дауэлл, 123–133].

Доказательства истинности веры в Воскресение, которые при­
сутствуют у апологетов и учителей исследуемого периода, несколько 
отличаются от доказательств современных богословов и проповед­
ников. Большинство их можно разделить на три группы: с опорой на 
имеющийся жизненный и духовный опыт человека, рациональные 
(философские) и по Священному писанию. В своих проповедях и 
апологиях христиане часто пользовались некоторыми этими дока­
зательствами или всеми этими доказательствами вместе.

Рассмотрим эти три группы доказательств более подробно.

1. Доказательства с опорой на имеющийся жизненный 
и духовный опыт

Принять откровение о Воскресении неверующим более всего ме­
шает его непонятность, новизна. И когда люди слышат от христиан 
о Воскресении, то, как правило, просто не могут себе это предста­
вить. Причём христианам во время проповеди необходимо сразу 
же обозначить радикальное отличие Воскресения Христа и всеоб­
щего воскресения от воскрешений людей, описанных в Священном 



27доказательства истинности веры в  воскресение 
в  проповеди апологетов и учителей церкви II–III  веков

писании или в языческих легендах и мифах. Воскресение Христа пре­
одолело смерть раз и навсегда (Рим 6:10, Евр 9:26, 1 Петр 3:18), Он 
избавлен от тления (Деян 13:34), в отличие от воскрешённых людей 
уже не умирает (Откр 1:17–18) [Бальтазар, 169].

В какой-то степени преодолеть эту трудность миссионеру могут 
помочь различные образы из природы, жизненный и духовный опыт 
неверующих людей — их в обилии использовали в истории и отцы-
апологеты, и учителя Церкви [Райт, 551–554].

Например, св.  Климент Римский видит образ Воскресения в 
смене дня и ночи [Климент Римский, 24–25], этот же пример при­
водят Тертуллиан [Тертуллиан. О воскресении, 12] и Марк Минуций 
Феликс [Феликс, 38]. Св. Феофил Антиохийский пишет об аналогии 
воскресения с окончанием и возникновением вновь дней и ночей, 
времён года и о ежемесячном «воскрешении» луны [Феофил, 1.13].

Образ Воскресения в «воскрешении» посеянных в землю зёрен 
вслед за апостолом Павлом (1 Кор 15:35–38) видит св. Климент Римский  
[Климент Римский, 24–25] и св. Феофил Антиохийский [Феофил, 1.13].

Об образе воскресения в выздоровлении человека после тяжё­
лой болезни пишет св. Феофил Антиохийский [Феофил, 1.13].

Св. Иустин Мученик опирается на всемогущество Божье и срав­
нивает рождение человека «из малой капли» и воскресение: если ты 
веришь в одно, то верь и в другое [Иустин, 18]. На веру во всемо­
гущество Бога-Творца опирается и Марк Минуций Феликс, говоря, 
что, признав творение из ничего, мы тем более должны допустить 
воскресение мёртвых, так как сотворить что-то заново труднее, чем 
повторить то, что уже было [Феликс, 34].

Также отцы-апологеты и учителя часто ссылаются на языческие 
мифы и легенды о богах и героях и некоторые известные язычни- 
кам книги.

Св.  Климент Римский приводит мифологическое сказание о 
птице Феникс, как о символе Воскресения мёртвых [Климент Рим-
ский, 25]. На это же сказание ссылается и Тертуллиан [Тертуллиан. 
О воскресении, 13], а св. Климент Римский даже называет его «обиль­
ным доказательством воскресения» [Постановления, 5.7]. Св. Фео­
фил Антиохийский в письме к другу-язычнику в поисках «точек 
соприкосновения с миром читателя» [Райт, 552] ссылается на веру 



28 наталья александровна адаменко

язычников в то, что «Геракл сам себя сжёг и ещё жив, что Асклепий 
был поражён молнией и воскрес» [Феофил, 1.13]. Он сам не верит 
этим легендам, но хочет опереться на них, потому что они входят 
в языческую культуру его читателя. Так Ориген в трактате «Против 
Цельса» ссылается на рассказ Платона об Эре, который через две­
надцать дней ожил на костре, и на рассказ Гесиода об ожившей без­
дыханной женщине [Ориген, 2.16].

Св. Климент Римский также цитирует пророчество о воскресе­
нии мёртвых и суде из книг Сивилл (языческих пророчиц), широко 
известных в то время [Климент Римский, 25]. На книги Сивилл ссы­
лаются также св. Иустин Философ [Иустин, 1], Климент Александрий-
ский [Климент Александрийский, 27, 4; 50, 1–3; 62, 1; 77, 2], Афинагор 
[Афинагор, 30] и Тертуллиан [Тертуллиан. К язычникам, II.12].

Образы из природы и примеры из жизненного и духовного опы­
та людей широко распространены в проповеди во время всего иссле­
дуемого периода. Однако они никогда не используются отдельно, но 
вместе с другими доказательствами.

2. Рациональные (философские) доказательства

Как отмечает диак. Павел Гаврилюк: «Кроме философии у христиан 
было немного точек соприкосновения с язычниками» [Гаврилюк, 59]. 
Поэтому рациональные (философские) доказательства веры в Вос­
кресение тоже широко использовались в христианской проповеди.

Св. Иустин Мученик призывает читателей апологии поразмыш­
лять о природе человека, ведь человек — нерасторжимое единство 
души и тела: душа — это лишь часть человека, и тело — часть челове­
ка: «Не подлежит сомнению, что Бог призвал к жизни и воскресению 
всего человека, а не какую-либо часть его» [цит. по: Клеман, 82].

Тертуллиан своё доказательство начинает с утверждения все­
могущества Бога Творца, Который сотворил и весь материальный 
мир, и плоть человека. Плоть очень важна для христиан, потому 
что именно плоть получает благодать Самого Христа [Тертуллиан. 
О воскресении, 9]. Далее он утверждает, что на праведный Божий суд 
должен предстать весь человек, а не одна лишь его душа, потому что 
суд будет полным и совершенным, только если перед ним предстанет 



29доказательства истинности веры в  воскресение 
в  проповеди апологетов и учителей церкви II–III  веков

весь человек [Тертуллиан. О воскресении, 17, 53]. Плоть — это наряд, 
украшение души, а не темница. Смерть приводит лишь к времен­
ному разрушению плоти человека, которая будет восстановлена до 
состояния совершенства [Тертуллиан. О воскресении, 56–57].

Афинагор Афинянин в своей апологии утверждает христиан­
скую веру в телесное воскресение практически без ссылок на Свя­
щенное писание, которое само по себе для язычников не служило 
доказательством. Прежде всего он говорит о Боге — Творце, кото­
рый в силах создать не существовавшее и воскресить умершее [Афи-
нагор, 3]. Он, как и Тертуллиан, утверждает, что «ни природе души 
самой по себе, ни природе тела отдельно не даровал Бог самостоя­
тельного бытия и жизни … <…> … душа и тело в человеке состав­
ляют одно живое существо» [Афинагор, 15].

Ориген подчёркивал, что в смерти остаётся нетронутой душа, 
как жизненный и образующий принцип тела, как некое семя, спо­
собное к прорастанию, потому что есть некая телесность, присущая 
человеческой душе [Райт, 548–551]. «Это единство жизненного 
начала или „семянного слова“ Ориген считает достаточным для со­
хранения индивидуального тождества и непрерывности человече­
ского существования» [Райт, 548–551]. Однако новое, воскресшее 
«духовное» тело имеет ключевое отличие от нынешнего «душевного» 
тела — оно нетленно [Райт, 564–573].

Рациональные (философские) доказательства христианской ве- 
ры в Воскресение разрушали привычные стереотипы мышления и 
помогали уверовать людям образованным. Кроме апологетической 
цели они служили для выработки понятий христианской философии 
и богословия.

3. Доказательства с помощью Священного писания

К помощи Писания для доказательства истинности веры в Воскресе­
ние прибегали все известные апологеты и учителя.

Св. Климент Римский ссылается на Промысел Божий о каждом 
христианине (Лк 21:18), на пророчества (Дан 12:2–3, Иез 37:11–14, 
Ис 26:19), на то, что Бог будет судить всех людей, а для этого не­
обходимо, чтобы все люди воскресли (Еккл 12:14, Ин 5:25–29). Бог 



30 наталья александровна адаменко

также не попустил умереть Еноху и Илие, потому что «мог бы, если 
бы захотел, сделать, чтобы все люди не умирали» [Постановления, 
5.7]. Воскрешения мёртвых — это знамение воскресения: сына вдо­
вицы Илией (3 Цар 17:21), сына санамитянки Елисеем (4 Цар 4:33–
36), сына вдовицы, дочери Иаира и Лазаря — Христом (Лк 7:12–16, 
Мк 5:38–42, Ин 11:43–44), и наконец — само Воскресение Христово. 
Он приводит много ссылок на Писание для подтверждения всемо­
гущества Божьего и обещания воскресения [Постановления, 5.7].

Тертуллиан, обличая еретиков, находит в Писании множество 
подтверждений телесному воскресению, иногда неожиданных: «Тот, 
Кто утверждает, что все волосы на голове нашей сочтены, конечно, 
обещал спасение даже им. Ведь если они должны были погибнуть, 
то какой смысл был считать их?» [Тертуллиан. О воскресении, 35]. 
Он настаивает на воскресении в теле для наказания грешников и 
награды праведникам: «Иначе откуда будет плач и скрежет зубов 
(Мф 8:12 и др.), если не от глаз и зубов» [Тертуллиан. О воскресении, 
35]. Сщмч. Ириней Лионский приводит многочисленные ветхоза­
ветные пророчества о воскресении и новозаветные тексты [Ириней. 
Доказательства, 62–66, 72–73, 83, 85; Ириней. Обличение, VII, XIII, 
XV, XXXI]. Ориген также приводит ссылки на Писание (Пс 15:9, 10; 
Ин 20:26–27; Лк 24:14–15; Лк 24:30, 31; Деян 1:3; Ин 20; 1 Кор 15:3, 
5–8 и др.) и указывает на бесстрашие апостолов (и вообще христиан) 
перед смертью, как на доказательство истинности веры в воскресе­
ние [Ориген, 2. 48, 56].

Ссылки на Писание использовались для проповеди язычникам, 
которые уже имели некоторое представление о Писании, по край­
ней мере, читали отдельные книги из него, а также для обличения 
еретиков.

Заключение

В миссионерской проповеди в исследуемый период большое вни­
мание уделялось возвещению Воскресения Христа как поворотного  
события всемирной истории спасения. Вера в Воскресение была не­
разрывно связана с верой во всемогущество Бога — Творца, Его спра­
ведливый последний Суд и в вечную жизнь. Христиане старались 



31доказательства истинности веры в  воскресение 
в  проповеди апологетов и учителей церкви II–III  веков

в  своей проповеди найти и привести доказательства своей веры, 
чтобы убедить собеседников.

Сейчас бо́льшее внимание уделяется доказательствам из Св. Пи­
сания, что объясняется широким распространением его текстов и их 
доступностью. Но нынешним язычникам и атеистам так же чужды 
библейские категории и язык библейских образов, как и язычни­
кам II–III вв., поэтому опора проповедников на имеющийся опыт 
и разум слушающих более оправдана в миссионерской проповеди 
о Воскресении, особенно в её начале. Ссылки на Писание оправданы 
и достигают цели в случае, если проповедь обращена к тем, кто уже 
уверовал, но нуждается в утверждении веры — к оглашаемым, про­
свещаемым христианам, а также для обличения еретиков.

Литература

	 1.	 Афинагор = Афинагор Афинянин. О воскресении мёртвых. URL: https://
azbyka.ru/otechnik/Afinagor_Afinskij/o-voskresenii-mertvykh/ (дата обра­
щения: 30.01.2024).

	 2.	 Бальтазар = Бальтазар Г. У. фон. Пасхальная тайна: богословие трёх 
дней / Пер. с нем. В. Хулап. М. : Библейско-Богословский институт св. апо- 
стола Андрея, 2006. 288 с. (Современное богословие).

	 3.	 Гаврилюк = Гаврилюк  П. Л. История катехизации в древней церкви  / 
Под ред. свящ. Георгия Кочеткова. М. : Свято-Филаретовская московская 
высшая православно-христианская школа, 2001. 320 с.

	 4.	 Ириней. Доказательства = Ириней Лионский, свмч. Доказательство  
апостольской проповеди. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Irinej_Lionskij/ 
apostolic_preaching/ (дата обращения: 30.01.2024).

	 5.	 Ириней. Обличение = Ириней Лионский, свмч. Обличение и опровер­
жение лжеименного знания (Против ересей). URL: https://azbyka.ru/
otechnik/Irinej_Lionskij/protiv-eresej/ (дата обращения: 30.01.2024).

	 6.	 Иустин = Иустин Мученик, св. Апология I представленная в пользу хри­
стиан Антонину Благочестивому. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Iustin_ 
Filosof/apologia/#0_1 (дата обращения: 30.01.2024).

	 7.	 Клеман = Клеман О. Истоки: Богословие отцов Древней Церкви: Тексты 
и комментарии / Пер. с франц. Центра по изучению религий. М. : Путь, 
1994. 382 с.



32 наталья александровна адаменко

	 8.	 Климент Александрийский = Климент Александрийский. Увещевание к 
язычникам. Кто из богатых спасётся / Пер. с древнегреч., вступ. ст., ком­
мент. и указатель А. Ю. Братухина. 2-е изд., испр. СПб.  : Изд-во Олега 
Абышко, 2009. 288 с. (Библиотека христианской мысли. Источники).

	 9.	 Климент Римский = Климент Римский. Первое послание коринфянам.  
URL: https://azbyka.ru/otechnik/Kliment_Rimskij/poslanija-k-korinfjanam/ 
#0_1 (дата обращения: 30.11.2022).

	10.	 Мак-Дауэлл = Мак-Дауэлл  Д. Неоспоримые свидетельства: Историче­
ские свидетельства, факты, документы христианства / Пер. с англ. А. Та­
таринова. М. : Совместное советско-американское предприятие «Сова­
минко». 1991. 320 с.

	 11.	 Ориген = Ориген. Против Цельса. URL: http://svitk.ru/004_book_book/ 
17b/3734_origen-protiv_celsa.php (дата обращения: 18.01.2024).

	 12.	 Постановления = Постановления апостольские чрез св. Климента епи­
скопа Римского преданные / В пер. с древнегреч. о. Иннокентия Новго­
родова. СПб. : Издательская группа, 2002. 208 с.

	 13.	 Райт = Райт Т. Н. Воскресение Сына Божьего / Пер. с англ. М. : Библей­
ско-богословский институт св. апостола Андрея. 2011. 911 с. (Современ­
ная библеистика).

	14.	 Суинберн = Суинберн Р. Воскресение Бога Воплощённого. М. : Библейско- 
Богословский институт св. апостола Андрея, 2008. 359 с. (Современное 
богословие).

	 15.	 Тертуллиан. К язычникам = Тертуллиан. К язычникам. URL: https://azby 
ka.ru/otechnik/Tertullian/k_yazichnikam/ (дата обращения: 01.12.2022).

	 16.	 Тертуллиан. О воскресении = Тертуллиан. О воскресении плоти. URL: 
http://www.tertullian.org/russian/de_resurrectione_carnis_rus.htm (дата 
обращения: 18.08.2012).

	 17.	 Феликс = Феликс Марк Минуций. Октавий. URL: https://azbyka.ru/otech 
nik/Minutsij_Feliks/oktavij/ (дата обращения: 30.01.2024).

	 18.	 Феофил = Феофил Антиохийский. Три книги к Автолику. URL: https://
azbyka.ru/otechnik/Feofil_Antiohijskij/poslanie_k_avtoliku/ (дата обраще- 
ния: 18.08.2012).



33

Naomi DeHaan
Yonkers, NY, St Vladimir’s Orthodox Theological Seminary

a beginner’s florilegium: progression 
toward contemplation

abstract: In this paper, I propose to collect an anthology of patristic texts that 
would function as an introduction to the ascetic and contemplative life for Ortho-
dox believers seeking a grounding in Orthodox spirituality. Texts in this anthology 
include Origen of Alexandria’s On First Principles, 4.1–3 and Augustine of Hippo’s 
Teaching Christianity, Prologue, 1–2.22 covering the interpretation of Scripture; 
Irenaeus of Lyons’ On the Apostolic Teaching for basic Christian doctrine; Cyril of 
Jerusalem’s Lectures on the Christian Sacraments and Maximus the Confessor’s Ec-
clesiastical Mystagogies for an understanding of the Eucharist, the whole Divine Lit-
urgy and the place of the sacraments in the life of the believer; Athanasius of Alex-
andria’s Life of St Anthony, and Letter to Marcellinus for an introduction to living the 
ascetical life; and lastly, Isaac of Nineveh’s Ascetical Homilies, 1–6 and Porphyrios 
of Kavsokalyvia’s Wounded by Love, chapters 9–11 for an introduction to spiritual 
contemplation. These nine works by different patristic and saintly writers comprise 
my proposed florilegium which aims to bring the beginner along the path of spir-
itual growth and contemplation. The work forms a progression that both informs 
the reader and performs in him a renewing of his mind. As the reader puts the in-
struction into practice, reads Scriptures according to the Fathers, attends the divine 
services, engages in ascetic activity, and sings the Psalms, he begins to find himself 
perceiving the mystical reality of the heavenly kingdom.

key words: catechetics, mystagogical catechesis, patristic anthology, 
doctrinal groundwork, introduction to spirituality, ascetic practice, spiritual 
contemplation, spiritual growth

In this paper, I propose to collect an anthology of patristic texts that 
would function as an introduction to the ascetic and contemplative life 
for the catechumen, the newly illumined Orthodox convert, or a long-
time member of an Orthodox community who is seeking a grounding in 
Orthodox spirituality. I call this a “mini-philokalia” because it is a collection 



34 naomi dehaan

that embodies “the love of the beautiful” that form a “guide to the practice 
of contemplative life” [Ware, 13–14]. I do take some significant departures 
from the classic text of the Philokalia, however, in that I do include 
specifically doctrinal texts as well as commentary on the Liturgy and texts 
that discuss how to read Scripture. The Philokalia presupposes that the 
reader is an active participant in the sacramental and communal life of 
the Church [Ware, 15]. However, as this patristic anthology is meant to 
be read by beginners in the spiritual struggle, I realized it would be useful 
to include foundational texts that cover the interpretation of Scripture, 
basic doctrines, and an understanding of the Eucharist, the whole Divine 
Liturgy and its place in the life of the believer, before moving on to texts 
covering the ascetic life and contemplation. Today’s catechetical context 
does not include a common life where God and His Church are part of the 
broader social fabric; therefore, the ground-level assumptions that the 
Philokalia takes for granted must be explicitly taught.

The point of this anthology, a ‘florilegium’ or a fragrant bouquet 
of patristic writings, is to inculcate in the reader a sense of the Ortho-
dox phronema. This Greek word has been variously translated as “mind,” 
“mentality,” “mindset,” “thought,” “attitude,” “approach,” “worldview,” 
or “stance” [Constantinou, 29]. Phronema is not to be gained simply by 
study of theological texts. A bouquet is not a collection of random flowers 
stuffed into a vase; it consists of carefully selected flowers that balance 
each other in color, texture, and placement. This florilegium, while it 
forms a fragrant whole, should not be cherrypicked according to which-
ever topic the reader finds of interest. That would be like pulling a flower 
or two out of the bouquet and either giving it a new, separate vase, or 
returning it without regard for its original placement. Rather, there is a 
progression of these texts to follow. St Gregory of Nyssa, in his treatise 
On the Inscriptions of the Psalms, describes how he sees the Psalms as a 
roadmap towards theosis, towards divinization [Gregory, 1.7, 9.113]. The 
150 psalms consist as a progression, and the reader faithfully chanting 
them in order finds his soul transformed. This florilegium similarly fol-
lows a performative progression for the reader.

Integral to the life of contemplation is the study of Scripture. All 
the Fathers read Origen; therefore, I propose to begin with Origen’s On 
First Principles 4.1–3, covering “That the Scriptures are Divinely Inspired” 



35a beginner’s florilegium:  
progression toward contemplation

and “How One Must Read and Understand the Scriptures.” This will be 
followed by a small selection from St Augustine’s Teaching Christianity: 
On Christian Doctrine. While both of these writers offer a fairly academic 
style, the persistent reader will gain much benefit from this introduction 
to Scriptural interpretation. The Fathers of the early Church read and 
interpreted Scripture in a very different way than modern readers. The 
assumption shared by modern Biblical studies scholars is that the Bible 
has meaning because it accurately points to something beyond the text, 
whether that “something” is a historical event or a theological truth. The 
Fathers, however, understood that the words of Scripture themselves have 
meaning, and that instead of searching for whatever the words signify, 
they examined the text itself for clues [O’Keefe, 13]. The text was held 
in such high regard because it was considered to be divine revelation. In 
order to attain the mindset that the Fathers had, or to live the spirituality 
they lived, the modern reader must transform how he reads Scripture to 
be in line with the Fathers.

The groundwork for noetic prayer is an understanding of basic 
doctrine: what did the apostles preach? What do the sacraments mean? 
How do the sacraments relate to the prayer life? Liturgy is the encoun-
ter with the living God. Basic doctrine, as part of the story of salvation, 
describes this encounter and the historical conditions that led to this 
encounter. The historical conditions matter not only because they provide 
a framework for understanding the texts from that era, but also because 
the history of humanity is also the history of each human soul. What the 
apostles preached in the first century Mediterranean societies is the same 
encounter that souls today experience in the sacraments.

The kanon or the rule of faith by which we read Scripture is given 
in Irenaeus’ volume On the Apostolic Preaching, a brief overview of the 
story of salvation from creation to Jesus, including basic Christian doc-
trine. If a person beginning the contemplative life were to lack this basic 
understanding of Scriptural interpretation and basic Christian doctrine, 
he would be in danger of falling into error. From this groundwork, I will 
move into a couple texts dealing with the sacramental life. Life in the 
church and sacraments is sine qua none of Orthodox spirituality. The as-
cetic life presumes a sacramental life. I propose St Cyril of Jerusalem’s 
Lectures on the Christian Sacrament and St Maximus the Confessor’s Ec-



36 naomi dehaan

clesiastical Mystagogy for two very different but equally necessary looks at 
the role of the sacraments in the Christian life and liturgical commentary. 
St Cyril’s text presupposes recent baptism on the part of the hearers. As 
such, the catechist should consider teaching these texts (and what fol-
lows) as part of a series training the newly-illumined, or those who have 
already entered the Church and are seeking to grow in the spiritual life.

Only once these texts on interpreting Scripture, basic Christian doc-
trine, and sacramental understanding have been covered do I propose 
examining ascetic literature. As this is a “mini-philokalia”, I submit St 
Athanasius’ Life of St Anthony and his Letter to Marcellinus as the main 
texts for an introduction to the ascetic life. St Athansius was a 4th century 
bishop centrally involved in the Arian heresy. He wrote extensively, trea-
tises, letters that were part of formulating Christian doctrine. These two 
documents, while less central to articulating Christian doctrine against 
heretical groups, are very central to understanding the path towards con-
templation. St Athanasius shows that the life of asceticism and psalmody 
are intertwined. The Life is a condensation of the whole ascetic tradition 
in narrative form; his Letter to Marcellinus is the earliest extant system-
atic treatise on the Psalter. In these texts, the reader sees how the as-
cetic, depriving his body of physical comforts and devoting long hours 
to prayer, uses psalmody to refresh his spirit and contemplate heavenly 
things. The ascetic is a warrior, and words from the psalms are weapons 
in his fight against demonic forces and the passions. The ascetic’s prayer 
life is immersed in the psalms. As Psalms form a central role in liturgi-
cal prayers, and have been called the songbook of the Church, under-
standing how the early ascetics understood psalmody is key to entering  
the contemplative life.

At this point, many of the basics have been covered. Scripture, doc-
trine, liturgy, asceticism, and psalmody have all received their due. I now 
propose to turn to the Ascetical Homilies of St Isaac the Syrian, a text on 
the ascetic and contemplative life that has enjoyed popular acclaim since 
it was first penned in the late 7th century. St Isaac the Syrian was born in 
the early 7th century in the region of what is now called Qatar. He was 
well educated in Scripture and patristic writings, was variously a monk, 
a teacher, a bishop, and a hermit. After five months as bishop of Nineveh, 
he retired to the mountainous region of Beth Huzaye and lived in solitude, 



37a beginner’s florilegium:  
progression toward contemplation

stillness, and prayer until old age compelled him to enter the monastery 
of Rabban Shabur, where he died and was buried. His writings became so 
popular that within a century of his death, they were translated into six 
different languages. The Ascetical Homilies continues to enjoy the highest 
commendations to this day. Ieronymos of Aegina (1883–1966) compared 
Isaac to a mirror beneficial for personal grooming, that if one sees any 
smudge on his face, he can remove it. He recommended everyone to read 
one page of Isaac a day [Introduction, 6]. As the whole of the Homilies far 
exceeds a “mini-philokalia” I recommend the first six homilies, which in 
the Syriac text are grouped into a single homily concerning the discipline 
of virtue and cover topics of renunciation, stillness, thankfulness, journey 
of ascent, and pitfalls to avoid, among others.

I propose closing this florilegium with three chapters from a 20th 
century saint, Porphyrios of Kavsokalyvia. The volume Wounded by Love 
contains the life of this saint and thirteen chapters of his wisdom as col-
lected by the nuns of the monastery he founded in Greece. The three 
chapters, “On Divine Eros”, “On Prayer”, and “On Spiritual Struggle” 
contain profound wisdom on the contemplative life that is easy to under-
stand for modern readers. A central theme that St Porphyrios returns to 
throughout his teaching is that ascetic effort, when forced and without 
love, does more harm than good. He advocates instead that the begin-
ner start with immersing himself in Church poetry, the Psalms, hymns, 
and lives of the Saints, in order to kindle love for God in the heart of the 
would-be ascetic. Although it is unusual to include a modern saint in a 
florilegium, the lived theology of St Porphyrios shows what is the point of 
the ascetic life and how that life can be lived by anyone regardless of their 
state as lay or monastic. Including a contemporary saint in this florilegum 
shows that these teachings are not antiquated material from the past but 
applies to the present and continues to change people’s lives to this day.

This florilegium is not a catechesis, nor is it a comprehensive phi-
losophy of Christianity. There are many elements of a catechesis that this 
anthology lacks because the focus is on developing the believer along the 
ascetic and contemplative life. This collection of texts is not a philosophy 
of Christianity, although the Christian life involves the whole life work-
ing together. It also does not include any significant treatise on iconog-
raphy or hymnography, although these sacred arts do have an important 



38 naomi dehaan

role to play for the Orthodox believer. What this current anthology does 
comprise is a specific trajectory, developed on the foundation that the 
Fathers have laid, that is together informative and performative. These 
texts move the reader in a direction, in the process towards sanctifica-
tion. The order of the text itself outlines the process: Scripture, doctrine, 
liturgy, asceticism, psalmody, contemplation, growth. In each of these, 
the reader and practitioner encounter the living God in deeper ways that 
further transform his soul.

These nine works by different patristic and saintly writers comprises 
my proposed florilegium which aims to bring the beginner along the path 
of spiritual growth and contemplation. The work forms a progression that 
both informs the reader and performs in him a renewing of his mind. As 
the reader puts the instruction into practice, reads Scriptures according 
to the Fathers, attends the divine services, engages in ascetic activity, and 
sings the Psalms, he begins to find himself perceiving the mystical reality 
that Sts Isaac and Porphyrios allude to. This process focuses the reader 
on Christ, the ground and goal of the spiritual life. May the reader, as he 
encounters these texts and puts them into practice, encounter the living 
God and become transformed from glory to glory [2 Cor 3.18].

Literature 

	 1.	 Athanasius, of Alexandria. The Life of Anthony and the Letter to Marcellinus. 
Translated by Robert Gregg. Mahwah, NJ : Paulist Press, 1980.

	 2.	 Augustine, of Hippo Teaching Christianity. Translated by Edmund Hill. Hyde 
Park, NY : New City Press, 1996.

	 3.	 Constantinou = Constantinou, Eugenia Thinking Orthodox. Chesterton, IN : 
Ancient Faith Publishing, 2020.

	 4.	 Cyril, of Jerusalem. Lectures on the Christian Sacraments. Translated by R. W. 
Church. Crestwood, NY : St Vladimir’s Seminary Press, 1986.

	 5.	 Gregory = Gregory, of Nyssa. On the Inscriptions of the Psalms. Translated by 
Ronald Heine. Oxford : Oxford University Press, 1995, 1.7, 9.113.

	 6.	 Irenaeus, of Lyons. On the Apostolic Preaching. Translated by John Behr. Crest-
wood, NY : St Vladimir’s Seminary Press, 1997.

	 7.	 Isaac, of Nineveh. Ascetical Homilies. Second edition. Boston, MA : Holy 
Transfiguration Monastery, 2011. P. 113–180.



39a beginner’s florilegium:  
progression toward contemplation

	 8.	 Maximus, the Confessor. On the Ecclesiastical Mystagogy: A Theological Vision 
of the Liturgy. Translated by Jonathan Armstrong. Yonkers, NY : St Vladimir’s 
Seminary Press, 2019.

	 9.	 O’Keefe = O’Keefe, John, and R. R. Reno. Sanctified Vision: An introduction to 
early Christian interpretation of the Bible. Baltimore : John Hopkins University 
Press, 2005.

	10.	 Origen, On First Principles: A Readers’s edition. Translated by John Behr. Ox-
ford : Oxford University Press, 2019.

	 11.	 Porphyrios, of Kavsokalyvia. Wounded by Love: The Life and Wisdom of Saint 
Porphyrios. Translated by John Raffian; edited by the Sisters of the Holy 
Convent of Chrysopigi. Evia, Greece  : Denise Harvey Publications, 2009. 
P. 96–157.

	 12.	 Ware = Ware, Kallistos. Introduction to Philokalia: The Complete Text. Lon-
don : Faber and Faber, 1979.



40

Юлия Сергеевна Степанова
Москва, Свято-Филаретовский институт

антропологическое измерение 
в катехизисе митрополита платона 
(левшина)

аннотация: В  докладе представлен антропологический взгляд митр.  Пла-
тона (Левшина), который возможно извлечь из текстов его катехизиса. Че-
рез яркие и понятные антропологические образы митр. Платон показывает, 
какие силы действуют на человека снаружи и изнутри, какие убивают, а ка-
кие дают жизнь, и тем раскрывает путь восстановления человека. Исходя из 
святоотеческой антропологии, митр. Платон раскрывает для своих слушате-
лей природу тех сил, которые действуют в них, указывает своим адресатам, 
как они должны менять себя, своё сердце и жизненные устремления, чтобы 
идти к Богу по пути жизни.

ключевые слова: антропология, митр. Платон (Левшин), катехизис, 
катехизация

«Катехизис или начальное наставление в христианском законе» 
митр. Платона (Левшина) был издан в 1781 г. Катехизические беседы 
будущий митрополит Платон произносил в возрасте 20 лет, в период 
с конца сентября 1757 г. по 15 июля 1758 г. после окончания им Сла-
вяно-греко-латинской академии. Катехизис состоит из предисловия, 
34 катехизических бесед, 34 нравоучений и окончательной речи. 
Катехизические беседы проходили публично при большом стечении 
народа по воскресным дням в помещении академии.

Катехизис был предназначен для простого народа, в нём объяс-
нялись основы христианского вероучения; основными темами были 
Символ веры, десять заповедей, таинства, смысл церковных празд-
ников, а также самые необходимые церковные понятия.

Свои катехизические беседы митр.  Платон начинает со слов 
о том, что такое Церковь и для чего она нужна в этом в мире. Цель су-
ществования Церкви, согласно митрополиту Платону, заключается 



41антропологическое измерение  
в  катехизисе митрополита  платона (левшина)

в том, чтобы служить Богу и прославлять Его, поэтому существенно, 
что за люди составляют собой Церковь. Чтобы стать членом такой 
Церкви, нужно воспринять Слово Божье и научиться по нему жить. 
В 23-й катехизической беседе митрополит Платон спрашивает слу-
шателей о намерении, с которым они приходят на его беседы. Если 
они приходят просто, чтобы его послушать, но не научиться, то для 
таковых он вынужден будет замолчать, поскольку, как он утвержда-
ет, если человек не хочет быть христианином, то не следует и слу-
шать проповеди.

Завершается катехизис беседой о вере в жизнь вечную. Весь 
курс продолжался в течение приблизительно 10 месяцев с коротки-
ми перерывами. Это время митр. Платон сравнивает с вынашива-
нием ребёнка, поскольку в этот период вера созревает для жизни 
вечной. Он утешает своих слушателей тем, что когда катехизация 
завершится и они обретут её плод для вечной жизни, то они забудут 
о тяжести пути, как это происходит с женщиной, родившей ребёнка, 
после чего она от радости забывает о тяготах беременности 1.

Образ и подобие Божие

Об образе и подобии Божьем митр. Платон говорит в беседе о со-
творении мира. Бог сотворил человека «святым и непорочным по 
образу святости Божия, премудрым по образу премудрости Божия, 
праведным по образу праведнаго Бога» [митр. Платон 8, 56]. В че-
ловеке от Бога — высота разума, чистота воли и чистота желаний, 
т. е. невинность [митр. Платон 8, 217] 2. Бог имеет разум и одарил 
разумом человека, Бог избирает добро, и человек получил в дар 
от Бога умение избирать добро и отвращаться от зла. Таким обра-
зом, образ и подобие Божие в человеке заключаются в его сходстве 
с Божественным совершенством.

1	 «Не памятуем уже того, что некогда и трудов несколько сносили, и препятства-
ми некиими утеснялися; разве только их воспоминовением приятно услажда-
емся. Жена егда раждает, глаголет Христос, скорбь имать, яко прииде время ея: 
егда же родит отроча, к тому не помнит скорби за радость, яко родися человек 
в мир» [митр. Платон 9, 347].

2	 Нравоучение 12.



42 юлия сергеевна степанова

Состояния человека

В 3-й катехизической беседе митр. Платон указывает вектор пути 
восстановления человека, его эсхатологическую перспективу. Он 
говорит о четырёх состояниях человека:

1) до грехопадения (или после сотворения);
2) после грехопадения;
3) восстановление или искупление через Христа;
4) после прославления.
Как говорит митр. Платон, эти состояния могут включать в себя 

и другие, но они в катехизисе не рассматриваются.
В катехизисе митр. Платон даёт описание этих состояний че-

ловека:
1.	 Человек был создан святым и непорочным по образу и подо-

бию Божьему, он получил от Бога силу быть милостивым, любить 
Бога и ближнего, заботиться больше о пользе других, как и Господь 
заботится, и уклоняться от всякого зла.

Совершенство и достоинство человека проявлялись в том, что 
человек имел:

·	 просвещённый разум, по подобию Божественной Премудрости;
·	 волю по подобию с Божьей правдой и святостью;
·	 сообразность с Божьей непорочностью и чистотой, поэтому 

человек не чувствовал внутри себя неуместных и богопро-
тивных желаний;

·	 тело человека было бессмертным и нетленным;
·	 человек имел власть над творением по образу власти Божьей.

2.	 После грехопадения Господь отобрал у человека все дары, и 
он стал «бедным, нищим, слепым, нагим … <…> … скудным, без-
помощным, презренным, маловременным, многотрудным, много-
печальным, многозаботливым, ленивым, непонятным, слабым, не-
мощным, дряхлым, недоброхотным, ненавистником, немилосердым, 
гордым, несожалительным, обидливым, ругателем, презрителем, 
непослушливым, жестокосердым, каменным, кратко сказать: греш-
ником» [митр. Платон 8, 58] 3.

3	 Катехизис 3.



43антропологическое измерение  
в  катехизисе митрополита  платона (левшина)

3.	 Христос через искупление «заслужил нам благодать Духа Свя-
таго, и освящение Его» [митр. Платон 9, 159] 4. Всё, что открыто в 
Божьем Слове, человек может разумно воспринять через веру, что-
бы выполнить со своей стороны договор, заключённый благодаря 
оправданию через Христа. Возможно, под договором митр. Платон 
подразумевает крещальные обеты.

4.	 После смерти Господь сделает людей сияющими как солнце 
[митр. Платон 9, 341] 5. Верный христианин облечётся «ризою спа-
сения и одеждою веселия» [митр. Платон 9, 343] 6, плоть облечётся 
в красоту, а душа просияет в вечной славе.

Состав человека

Митр. Платон полагает, что человек состоит из смертного тела (или 
плоти) и бессмертной души. Несколько раз он упоминает и челове-
ческий дух, который является скорее свойством души, её движением 
или силой.

Митр. Платон различает понятия «тело» и «плоть». Иногда под  
словом «плоть» он подразумевает тело вместе с душой. Он неодно-
кратно упоминает, что Христос воспринял нашу плоть, а  в 20-й 
беседе указывает, что Христос стал подобен нам, восприняв наши 
тело и душу [митр. Платон 8, 363] 7. Он употребляет слова «тело» и 
«плоть» как синонимы, когда ему важно провести различение меж-
ду видимой внешней стороной человека и его внутренней невиди-
мой сущностью, т. е. «тела и плоти» от «души и духа». В 33-й беседе 
митр. Платон упоминает плоть совсем в другом смысле: он указыва-
ет, что плоть и кровь — это не человеческое естество, а «плотское и 
мирское мудрование» [митр. Платон 9, 313] 8, т. е. состояние чело-
века, пребывающего в грехе.

О душе митр. Платон говорит, что Бог дал телу «душу разумную, 
умом и волею одарённую, духовную и безсмертную» [митр. Платон 

4	 Катехизис 27.
5	 Нравоучение последнее.
6	 Нравоучение последнее.
7	 Катехизис 20.
8	 Нравоучение 33.



44 юлия сергеевна степанова

8, 211] 9, а человек её уничтожает и искажает, живя греховно. Ис-
пользуя яркие образы, святитель описывает страдания души, по-
рабощённой грехом, которая лежит в теле, как мертвец в гробу, и 
не может ни двигаться, ни дышать, «ни подобия не имея, ни обра-
за, которым Бог её в создании украсил» [митр. Платон 8, 308] 10. 
В 7-м нравоучении он раскрывает внутренний мир души творяще-
го зло грешника, что там скрывается «ядовитой совести червь, не-
усыпное души томление; такое сердце есть непристойных страстей 
убежище» [митр.  Платон 8, 131] 11. Поэтому слушатели должны 
стремиться, чтобы душа «спасительною побуждаема была жаждою» 
[митр. Платон 8, 77] 12 и «крепкою воспалилась к Богу любовию» 
[митр. Платон 8, 114] 13.

О человеческом духе митр. Платон говорит немного. Дух дви-
жется в душе, входит в неё и может утверждаться или, например, 
сама душа предаёт дух в руки Божии [митр. Платон 9, 161] 14. Дух 
в человеке томится ожиданием или может быть, наоборот, рассла-
блен, но также может утвердиться упованием на Бога или быть «на 
разныя стороны разбившись» [митр. Платон 9, 107] 15. Дух верного 
христианина «сливается … <…> … с духом Христовым» [митр. Пла-
тон 9, 69] 16, а после смерти воскресшая плоть соединится с душой 
«силой Христовой» [митр. Платон 9, 307] 17. Сила и Дух Христов 
у митрополита Платона в данном случае выступают как синонимы. 
Человеку со своей стороны важно научиться различению, какой дух 
его ведёт и в нём действует.

Митр. Платон не выстраивает стройную антропологическую 
систему, а, скорее, использует традиционное православное пред-
ставление о  составе человека, чтобы его слушатель взглянул на 

9	 Катехизис 12.
10	 Нравоучение 17.
11	 Нравоучение 7.
12	 Катехизис 4.
13	 Нравоучение 6.
14	 Катехизис 27.
15	 Катехизис 25.
16	 Нравоучение 23. 
17	 Катехизис 33.



45антропологическое измерение  
в  катехизисе митрополита  платона (левшина)

себя и на свои действия, научился видеть и различать. Святитель 
противопоставляет душу и тело как пример, в котором ярко про-
являются различия между путём жизни и путём смерти. В одной 
из последних бесед, когда святителю особенно важно, чтобы его 
слушатели дослушали его беседы до конца и принесли добрый плод 
слушания, он обращает внимание на то, что в человеке действуют 
противодействующие силы: душа объединяет в себе всё, что в че-
ловеке стремится к Богу, а тело, или плоть, ей противодействует; 
душа устремляется вверх, а тело вниз, «та на добро, а сие на зло» 
[митр. Платон 9, 319] 18.

Оправдывающая вера есть духовное око человека

Митр.  Платон разделяет веру историческую и оправдывающую. 
Историческая вера предполагает, что человек верит во всё, что 
ему открыто Богом, но воспринимает это как внешнее знание без 
внутреннего горячего и сердечного упования [митр.  Платон 8, 
89–90] 19; такую веру митр.  Платон называет верой в Бога, но не 
верой Богу. Оправдывающая вера для митр. Платона представляет 
собой один из органов возрождающегося человека, это его духовное 
око [митр. Платон 9, 338] 20. С помощью этого ока человек пости-
гает вечную жизнь, поэтому такая вера и в жизни привременной 
даёт человеку надежду и благодать. Вера делает для разума неви-
димые вещи — видимыми, и понуждает разум согласиться с ними 
[митр. Платон 8, 89] 21.

Оправдывающая вера [митр. Платон 8, 90] 22 состоит из:
·	 знания Слова Божьего, которое просвещает разум;
·	 восстановленной воли, которая утверждается на истинно-

сти Слова Божьего;
·	 искреннего сердечного упования на милость Бога, которое 

очищает и просвещает сердце.

18	 Нравоучение 33.
19	 Катехизис 5.
20	 Нравоучение последнее.
21	 Катехизис 5.
22	 Катехизис 5.



46 юлия сергеевна степанова

Сердце

Сердце в катехизисе митр. Платона является одним из центральных 
понятий. Это такой центр человека, в который также входит и раз-
ум; из сердца исходят воля и желание, из него начинается изменение 
человека. Используя образ сердца, митр. Платон также старается по-
казать различие пути жизни и пути смерти. Например, сердце мо-
жет быть прибежищем разных страстей, каменным и жёстким. В 7-м 
нравоучении святитель говорит, что у грешника сердце согнутое, т. е. 
его надо сначала распрямить. Сердце не должно быть залито вином, 
отдано деньгам, не должно простыть, чтобы в нём не иссякла любовь 
[митр. Платон 8, 293] 23.

У того, кто оказывается твёрд в Законе Господнем 24, сердце 
размягчается, и он становится восприимчивым к Слову Божию 
и к научению. В  таком сердце зажигается искра Божьей любви 
[митр.  Платон 8, 236] 25 и разгорается свет, оно становится на-
дёжным для Бога, в нём появляется твёрдое упование. Приводя в 
пример Иова, он называет его сердце адамантовым [митр. Платон 
9, 354] 26, т. е. способным преодолевать любые трудности. В сердце 
человек открывает волю Божью 27, и в нём же заключается завет с Бо-
гом, чтобы мы всегда помнили о том, что являемся искупленными 
Христом рабами [митр. Платон 8, 304] 28.

«Кто слушает Божие слово внятно и сердечно, тот Божие слово 
скрывает в своём сердце» [митр. Платон 8, 153] 29. Как зачавшая 
ребёнка женщина, катехумен, слушая слово научения, вместе со 
Словом принимает и зачинает Христа в своём сердце. Слово Божие 
растёт, а когда рождается, то катехумен становится матерью для ро-
дившегося Христа. «Сердечной Слушатель рождённого в себе Христа 
становится мать … <…> … доброй Христианин, будучи духовная 

23	 Катехизис 17.
24	 «При такой твёрдости начнёт твоё мягчиться сердце». Т. 8. Катехизис 20. С. 355.
25	 Катехизис 14.
26	 Речь окончательная.
27	 «… Избранным своим в сердце открывает волю Божью». Т. 9. Катехизис 25. С. 119.
28	 Катехизис 17.
29	 Нравоучение 8.



47антропологическое измерение  
в  катехизисе митрополита  платона (левшина)

Христова мать, из зачатого Божия слова семени много припложает 
плода» [митр. Платон 8, 154] 30.

Заключение

Несмотря на глубокий анализ состава человека и его личностных 
характеристик, митрополит Платон (Левшин) в своём Катехизисе 
не выстраивает чёткой антропологической системы. Образом и по-
добием Божьим в человеке, по митрополиту Платону, является раз-
ум, воля и желания, которые сообразны Божьей святости. Также 
святитель говорит о четырёх состояниях человека, которые задают 
вертикальную ось его бытия с помощью просвещения разума, воз-
рождения воли и очищения сердца для любви к Богу и ближним, что 
становится возможным с помощью зрячей оправдывающей веры, 
руководимой совестью.

Митрополит Платон использует традиционный святоотеческий 
взгляд на состав человека, чтобы показать, какие внешние и вну-
тренние силы действуют на его тело, душу и дух при выборе пути 
жизни или пути смерти. Тело для митрополита Платона служит об-
разом этого мира и привязанности к нему, напротив, душа олице-
творяет всё то, что помогает человеку утвердиться на пути к Богу. 
Человеческий дух в его представлении является той силой, которая 
действует и направляет стремление души. Дух может быть иска-
жён, угашен грехом, но у верного христианина его дух сливается  
с Духом Христа.

Плодом катехизации для митр. Платона является обновление 
сердца человека, рождающее Христа, а катехумена он дерзновен-
но уподобляет «духовной Христовой матери», способной в будущем 
принести обильный плод.

Источники

	 1.	 Платон (Левшин) 8 = Платон (Левшин), митр. Поучительныя слова при 
высочайшем дворе ея императорскаго величества благочестивейшия  

30	 Нравоучение 8.



48 юлия сергеевна степанова

великия государыни Екатерины Алексеевны самодержицы всероссий-
ския, и в других местах с 1763 года по 1778 год. Сказыванныя его импе-
раторскаго высочества учителем и придворным проповедником, пре-
освященнейшим Платоном, архиепископом Московским и Калужским 
и Святотроицкия Сергиевы лавры священно-архимандритом : В  20  т. 
Т. 8 : Катихизис, или первоначальное наставление в христианском за-
коне, которое, по обычаю в Московской Славено-греко-латинской Ака-
демии издавна принятому, преосвященным Платоном, архиепископом 
Московским и Калужским в то время, как он был в помянутой акаде-
мии пиитики учителем. Всенародно толковано было в академической 
аудитории, с  сентября 1757 по 15  июля 1758  года. М.  : Сенат. тип.,  
1781. 375 с.

	 2.	 Платон (Левшин) 9 = Платон (Левшин), митр. Поучительныя слова при 
высочайшем дворе ея императорскаго величества благочестивейшия 
великия государыни Екатерины Алексеевны самодержицы всероссий-
ския, и в других местах с 1763 года по 1778 год. Сказыванныя его им-
ператорскаго высочества учителем и придворным проповедником, пре-
освященнейшим Платоном, архиепископом Московским и Калужским 
и Святотроицкия Сергиевы лавры священно-архимандритом  : В  20  т. 
Т.  9  : Катихизис, или первоначальное наставление в христианском за-
коне, которое, по обычаю в Московской Славено-греко-латинской Ака-
демии издавна принятому, преосвященным Платоном, архиепископом 
Московским и Калужским в то время, как он был в помянутой академии 
пиитики учителем. Всенародно толковано было в академической аудито-
рии, с сентября 1757 по 15 июля 1758 года. М. : Сенат. тип., 1781. 376 с.

Литература

	 1.	 Снегирёв = Снегирёв И. М. Жизнь Московского митрополита Платона. 
М., 1856. Ч. I. 260 c. Ч. II. 240 с.



49

Александр Викторович Волков
Канд. филос. наук
Москва, Свято-Филаретовский институт

о человеке в катехизической теории 
и практике католической церкви

аннотация: В докладе анализируются взгляд на человека на всех этапах ка-
толической катехизации, этапность католической катехизации, а также ма-
териалы по теме. В основной части дан обзор тех исторических изменений, 
которые были в практике католической катехизации в XIX–XX вв. с  точки 
зрения отношений к разным антропологическим подходам; рассматривает-
ся экзистенциальная и интерпретационная структура катехизации, а также 
социальные аспекты научения, представленные в концепции ожидаемого 
служения человека на «ниве мира», анализируется антропология в контек-
сте догматических положений католической церкви прежде всего в контек-
сте христологии, вероучения о сотворении человека, проблеме пола и воз-
никновения зла.

ключевые слова: католическая катехизация, катехуменат, человек, 
антропология

Введение

Католическая катехизация имеет большую традицию и во многом 
ориентирована на святоотеческие формы и подходы. В современном 
её состоянии она имеет свою сложившуюся специфику. Выделим об-
щие моменты:
	 ·	 она рассчитана на детей, подростков или взрослых, поэтому 

форм и методов очень много;
	 ·	 все разработки начались после II Ватиканского собора, и мно-

гое опирается на энциклики папы Иоанна Павла II;
	 ·	 катехизация богословски проработана и во многом опирается 

на экзистенциальное богословие ХХ в., вероятно, влияние рус-
ской мысли здесь занимает не последнее место.



50 александр викторович волков

В католической катехизации можно выделить несколько этапов:
1)	 прекатехуменат (предоглашение) — от нескольких месяцев 

до нескольких лет;
2)	 катехуменат — от нескольких месяцев до нескольких лет;
3)	 очищение и просвещение — 6 недель, в течение Великого 

поста;
4)	 «таинства посвящения», т. е. чины Великой Субботы, креще-

ние, миропомазание и евхаристия — на вечерне Великой Субботы и 
в Пасхальное воскресенье;

5)	 мистагогия (от пасхального воскресенья до воскресенья 
Пятидесятницы); но считается, что на самом деле она «длится всю 
жизнь».

На практике в плане длительности популярно проведение 
катехизации за 9 месяцев — от осени до Пасхи, своего рода учебный 
год, но дискуссий на эту тему много.

В качестве материалов для анализа катехизической теории и 
практики можно выделить следующие: 1)  Общее катехизическое 
руководство католической церкви [Руководство]; 2)  Чин христи-
анского просвещения взрослых [Чин]; 3) Катехизис католической 
церкви [Катехизис 2001, 2005] — в строгом смысле это не кате-
хизический, а вероучительный документ, но если в первых версиях 
общего руководства были свои вероучительные разработки, то в со-
временных они отсутствуют и заменены отсылками на текст катехи-
зиса; 4) своего рода практическое руководство — книга еп. Антония 
Длугоша — «Подготовка и оценка катехизации» [Длугош]; 5) есть 
интересный доклад Ольги Сушковой — «Длительность катехизации 
в современной католической и протестантской практике» [Сушко-
ва], в нём присутствует анализ некоторых проблем.

Человек в катехизической практике католической церкви

В католической церкви были разные периоды, когда в научении веры 
делался разный акцент то на верность Богу, то на верность челове-
ку. К примеру, в конце XIX в. повсеместной была система «мюнхен-
ско-венской» методики «формальных оценок», в которой материал 
подавался максимально наглядно в соответствии с возможностями 



51о человеке в катехизической теории  
и  практике католической церкви

катехизируемых, причём часто в ущерб теологическому содержа-
нию. Священное писание использовалось только как так называемое 
«воззрение», а не источник катехизации. В начале ХХ в. австрийский 
иезуит И. А. Юнгманн указал на то, что катехизатор — это глашатай 
Бога, и керигматическую основу катехизической практики выстро-
или в соответствии со Священным писанием, при этом, однако, в 
практике этого периода не уделили внимания восприятию её кате-
хуменами.

Катехизическая практика после II Ватиканского собора, с одной 
стороны, сохранила верность Священному писанию, как источни-
ку катехизации, с другой — было разработано много форм и мето-
дов, учитывающих особенности воспринятия человека, поэтому эту 
практику можно назвать антропоцентричной.

Епископ Антоний Длугош отмечает, что в практике это про-
явилось в том, что появились два варианта структуры катехизации: 
экзистенциальный («катехизация встречи») и интерпретационный 
(«катехизация опыта»).

	 1.	 В  экзистенциальной катехизации главным становится опыт 
встречи: происходит встреча участников катехитической груп-
пы с Богом, Который преображает их, если они искренне пере-
живают эту встречу. Можно выделить три части катехизиче-
ского занятия, на которых происходит опыт глубокой встречи 
группы: 1) с катехизатором, 2) с Богом Отцом, 3) со Христом. 
С одной стороны, катехизатор должен снять барьеры в обще-
нии, создать «психологический оптимум», установить друже-
ские отношения. Встреча с Богом Отцом происходит во время 
молитвы, где важно многое: поза, икона, состояние, вниматель-
ность. Потом происходит встреча сначала с Иисусом Христом 
Евангелия (рассматриваются ситуации из Библии), а  затем 
с Христом, живущим и действующим в нашей жизни и в Церкви.

	 2.	 В интерпретационной катехизации основой становится опыт, 
т. е. катехумены встречают Бога в реальности жизни. В начале 
катехумены делятся ситуациями из жизни, трудностями, тем, 
что вызывает вопросы. Потом катехизатор рассматривает ме-
ста из Писания, близкие к этим ситуациям, показываются от-



52 александр викторович волков

веты, которые даёт Христос. В конце катехумены должны сами 
сказать, как они изменили опыт отношения к ситуации в свете 
ответов Библии [Длугош].

Также в практике катехизации, как мы читаем в общем катехи-
зическом руководстве, особенное внимание уделено «ниве мира». 
Через катехизацию в людях нужно пробуждать сострадание людям, 
страдающим от нищеты, от несправедливости, обратить внимание 
на благотворительность и на достоинство человека, выраженное в 
его правах, которые во многих местах ещё попираются, что явствен-
но обедняет личности и народы больше, чем лишение материальных 
благ. Важно обратить внимание и на культурную и религиозную ни-
щету. Евангелизационная деятельность на ниве прав человека пре-
следует цель признания неприкосновенности достоинства каждой 
личности. Катехизация должна готовить людей к этому служению 
[Руководство, 23–24].

Также в катехизическом руководстве говорится о человеческой 
культуре и науке, подчёркивая, что «необходим рационализм, кото-
рый не расчленял бы человеческую личность, но интегрировал все её 
стороны, обнаруживал бы её целостность, более плотно раскрывая 
смысл жизни». Отмечается влияние СМИ, которые навязывают ми-
ровоззрение, не уважающее культурное самосознание народов. Так 
что одной из основных задач евангелизации считается инкультура-
ция. Культура также важна, потому что «Слово Божье стало челове-
ком конкретным, занимающим определённое место во времени и 
пространстве, в конкретной культуре, связал себя с определёнными 
людьми, с социальными и культурными условиями» [Руководство, 
114]. И поэтому принятие и раскрытие культурных богатств важно для  
евангелизации людей вместе с их исцелением и преображением.

Антропологизм в контексте христологии  
в катехизической практике католической церкви

Катехизация не только показывает природу Божью, но и по примеру 
Иисуса Христа полностью являет человека самому человеку и от-
крывает ему высочайшее призвание. Откровение касается оконча-



53о человеке в катехизической теории  
и  практике католической церкви

тельного смысла и значения человеческого существования. Христос 
открылся церкви как человек в полной мере: «Христос вполне осу-
ществил человечество, своими человеческими руками Он трудился, 
человеческим разумом мыслил, человеческой волей действовал, че-
ловеческим сердцем любил» [Иоанн Павел II]. Поэтому катехизация 
должна научить людей ценить собственный опыт — как личный, так 
и общественный, выявляя в свете Евангелия его проблемы, чтобы 
пробудить людей к совершенствованию своей жизни.

Этот антропологизм в практике катехизации должен проявить 
себя так:
	 ·	 соответственно для прекатехумената важно проповедовать 

Евангелие всегда во внутренней связи с человеческой природой 
и её устремлением удовлетворить человеческое сердце;

	 ·	 на этапе катехумената объяснить человеческую жизнь в свете 
библейского опыта израильского народа, Иисуса Христа и жиз-
ни церкви, в которой живёт Дух;

	 ·	 «В толковании Символа Веры катехизация должна показать, 
каким образом великие темы (творение, первородный грех, 
Воплощение, Пасха, Пятидесятница, эсхатология …) всегда 
являются для человека источником жизни и света» [Руковод-
ство, 122];

	 ·	 в нравственной катехизации важно показать, в чём состоит 
жизнь, достойная Благовестия, указывая на заповеди Блажен-
ства, духом которых пронизано Десятисловие, она должна опи-
раться на личностные добродетели, живущие в человеческом 
сердце;

	 ·	 «В литургической катехизации следует постоянно ссылаться на 
великий человеческий опыт, заключённый в знаках и символах 
литургического действия, опираясь при этом на еврейскую и 
христианскую культуру» [Руководство, 122].

Человек в катехизической теории католической церкви

О сотворении человека мы читаем в катехизисе: «Бог … Своей волей 
создал человека, чтобы он участвовал в Его блаженной жизни. Имен-
но поэтому в любое время и в любом месте Он близок к человеку. Он 



54 александр викторович волков

взывает к человеку, помогает ему искать Его, узнавать Его и любить 
Его всеми силами своими. Он призывает всех людей, рассеянных 
грехом, в единство Своей семьи — Церкви» [Катехизис, 17].

При этом человек в своём призвании связан с Богом: «Жажда 
Бога заложена в сердце человеческое, ибо человек создан Богом и 
для Бога; Бог не перестаёт привлекать к Себе человека, и только 
в Боге человек найдёт истину и счастье, которых он беспрестанно 
ищет» [Катехизис, 26].

Из всей видимой твари один только человек способен познавать 
и любить своего Творца, и это основание его достоинства. При этом 
католическая доктрина опирается на то, что верой своей человек 
полностью подчиняет свой разум и волю Богу.

Также мы уже говорили, что по католическому антропологи
ческому учению человек есть личность  — он способен познать 
себя, владеть собою, свободно дарить себя и вступать в общение 
с другими личностями, и по благодати он призван к союзу со своим 
Творцом, призван отвечать ему верой и любовью, которые никто 
другой не может дать вместо него. Бог всё сотворил для человека, 
но человек сотворён, чтобы служить Богу и любить Его и приносить 
Ему в дар всё.

Катехизическая антропология дихотомична. При этом в челове-
ке душа и тело находятся в тесной взаимосвязи. Несмотря на то, что 
мы знаем, что в Священном писании «душа» означает «жизнь», но 
по католическому вероучению в душе заключена сердцевина жизни 
человека: «… то, что есть самого глубокого в человеке и самого в нём 
ценного, то, чем он в особенности являет собою образ Божий: „душа“ 
означает духовное начало в человеке» [Катехизис, 96].

При этом в католическом учении остаётся налёт аристотелизма: 
в человеке душа и материя образуют единую природу. Это единство 
столь глубоко, что благодаря духовному началу, т. е. душе, тело, т. е. 
материя, становится живым человеческим телом и участвует в досто-
инстве образа Божия. Единство души и тела столь глубоко, что следу-
ет рассматривать душу как «форму» тела; это значит, что благодаря 
духовной душе, тело, составленное из материи, есть живое челове-
ческое тело; дух и материя в человеке — не две соединённые при-
роды: союз их создаёт единую природу. Духовная (нематериальная) 



55о человеке в катехизической теории  
и  практике католической церкви

душа не «произведена» родителями, но сотворена непосредственно 
Богом и бессмертна. Отделяясь от тела в смерти, душа не погибает: 
она вновь соединится с телом при воскресении мёртвых.

При этом католики признают и трихотомические концепции, 
которые душу отличают от духа. По католическому вероучению, это 
различие не вводит двойственности в душу. «Дух» означает, что чело-
век от самого сотворения призван к своей сверхъественной конеч-
ной цели, и что душа его способна быть беспричинно вознесённой 
к общению с Богом.

Тело человека участвует в достоинстве «образа Божия», «челове-
ку не положено презирать телесную жизнь, но, наоборот, он обязан 
ценить и чтить своё тело как сотворённое Богом и предназначенное 
воскреснуть в последний день» [Катехизис, 97].

О вопросе пола в катехизисе сказано немного и с  довольно 
демократичных позиций: мужчина и женщина сотворены Богом в 
равном достоинстве как человеческие личности и, одновременно, 
во взаимодополняемости как мужское и женское. Богу было угодно 
сотворить их друг для друга, ради общения личностей.

Довольно большую часть размышления о человеке в катехизисе 
занимает учение о грехопадении.

Что касается рая, то изначально человек находился в близости 
с Богом, и он не должен был ни умирать, ни страдать. Должен был 
владычествовать над миром и привести его к Богу. Человек был не-
винен и упорядочен во всём своём существе, потому что был свобо-
ден от «тройной похоти», подчиняющей его: чувственному наслаж-
дению, жажде земных благ и самоутверждению, противоречащему 
требованиям разума.

О происхождении зла и об ответственности человека в катехи-
зисе говорится довольно расплывчато. Разговор о грехопадении на-
чинается с цитаты Августина: «Я искал, откуда происходит зло, и не 
находил решения» [Катехизис, 100]. Так что первородный грех — это 
как бы не деяние и не факт, это как бы «изнанка» благой вести. И что 
познать грехопадение мы можем только в реальности искупления 
Христом. Дальше идёт указание, как читать рассказ о грехопадении: 
сначала говорится о падении ангелов. Церковь учит, что изначально 
дьявол был добрым ангелом, но с другими ангелами свободно отверг 



56 александр викторович волков

Бога. И этот грех падших ангелов не может быть прощён не по не-
достатку бесконечного милосердия Божьего, а в силу необратимого 
характера выбора, сделанного ангелами.

При этом за человеком остаётся высшее достоинство его при-
звания: «Бог сотворил человека по образу Своему и даровал ему 
Свою дружбу. Будучи тварью духовной человек может жить в этой 
дружбе, лишь свободно повинуясь Богу … <…> Человек зависит от 
Творца, он подчинён законам творения и нравственным нормам, со-
гласно которым должна использоваться свобода» [Катехизис, 103].

При этом ответственность человека за грех выявлена не очень 
явно: «Человек, соблазнённый диаволом, позволил, чтобы в его 
сердце умерло доверие к его Творцу и, злоупотребив свободой, ос-
лушался заповеди Божией … <…> В этом грехе человек предпочёл 
самого себя Богу» [Катехизис]. Человек предназначался к святости 
и «обожению» Богом во славе, а поддавшись искушению дьявола, 
согрешил.

При этом крещение может помочь человеку в борьбе с грехом: 
«Крещение, давая жизнь благодати Христовой, смывает первород-
ный грех и возвращает человека Богу, но последствия для ослаблен-
ной и склонной ко злу природы остаются в человеке и требуют ду-
ховной борьбы» [Катехизис, 105].

Почему Бог не помешал человеку согрешить? Потому что «Бог 
попускает совершиться злу, чтобы извлечь из него куда большее до-
бро» [Катехизис, 107].

Остаются ещё некоторые вопросы о жизни и смерти человека, 
которым также уделено место в катехизисе: «Учительство Церкви 
утверждает, что смерть вошла в мир из-за греха человека. Хотя чело-
век и обладал смертной природой, Бог предназначил ему не умирать. 
Таким образом, смерть противоречила Замыслу Бога Творца и во-
шла в мир как последствие греха» [Катехизис, 246–247]. Благодаря 
Христу, христианская смерть обладает положительным смыслом. 
Каждый человек получает в своей бессмертной душе вечное воздая-
ние с момента смерти на частном суде, суть которого в соотнесении 
его ко Христу, либо через очищение (через чистилище), либо через 
непосредственное вступление в вечную радость, либо через немед-
ленное проклятие навеки.



57о человеке в катехизической теории  
и  практике католической церкви

Остаётся вопрос, что такое «воскреснуть»? В смерти — разлуче-
нии души и плоти — плоть человека впадает в тление, в то время как 
душа идёт навстречу Богу, продолжая пребывать в ожидании того, 
что соединится со своей прославленной плотью. Бог в Своём все-
могуществе окончательно вернёт нашим телам нетленную жизнь, 
соединив их с нашими душами, силой воскресения Иисуса.

Заключение

Таким образом, в католическом катехизисе мы видим человека, с од-
ной стороны, вознесённого на небывалую высоту, призванного к 
«обожению», с другой стороны, получившего несмываемую печать 
первородного греха, за который человек, осторожно говоря, не не-
сёт полной ответственности, а сталкивается с ним как с некоторой 
данностью, так же как и Бог ни в какой мере не несёт ответствен-
ности за этот грех и вообще зло мира, а крайним остаётся дьявол, не 
имеющий возможности никак искупить свою вину. Однако за свои 
грехи и искушения человек несёт ответственность, и в борьбе с этим 
нужны усилия, а также благодать крещения.

Человек рассматривается дихотомически как бессмертная ду-
ховно-душевная форма и телесная материя, что с  одной стороны 
вполне оправдано многими библейскими цитатами, с другой сто-
роны легко вписывается в томистический аристотелизм. Впрочем, 
трихотомия также не отрицается.

Литература

	 1.	 Длугош = Длугош Антоний, еп. Подготовка и оценка катехизации. URL: 
https://azbyka.ru/katehizacija/podgotovka-i-otsenka-katehizatsii.shtml 
(дата обращения: 20.12.2023).

	 2.	 Иоанн Павел II = Иоанн Павел II, энциклика Redemptor hominis («Ис-
купитель человека»). URL: https://catholic-russia.ru/ioann-pavel-ii-
encziklika-redemptor-hominis-iskupitel-cheloveka (дата обращения:  
20.12.2023).

	 3.	 Катехизис 2005 = Катехизис католической церкви. Компендиум. М.  : 
Духовная библиотека, 2005. 216 с.



58 александр викторович волков

	 4.	 Катехизис 2001 = Катехизис католической церкви. М.  : Духовная би-
блиотека, 2001. 813 с.

	 5.	 Руководство = Общее катехитическое руководство / Конгрегация по де-
лам духовенства. Гатчина : СЦДБ, 2002. 326 с.

	 6.	 Сушкова = Сушкова О. Длительность катехизации в современной католи-
ческой и протестантской практике. URL: https://azbyka.ru/katehizacija/
dlitelnost-katexizacii-v-sovremennoj-katolicheskoj-i-protestantskoj-praktike.
shtml (дата обращения: 20.12.2023).

	 7.	 Чин = Чин христианского просвещения взрослых. URL: http://agnuz.info/ 
app/webroot/library/6/558/index.htm. (дата обращения: 20.12.2023).



59

Наталья Андреевна Архангельская
Москва, Свято-Филаретовский институт

национальный вопрос в миссии чувашам 
александрийского женского монастыря

аннотация: Данная статья посвящена рассмотрению национального вопроса 
в миссии чувашам Александрийского женского монастыря. Делается попыт-
ка проанализировать причины конфликтов между монашествующими разных 
народов, описать стороны конфликта, сформулировать специфику миссии на-
циональных обителей, а также определить место национального вопроса в 
миссионерско-просветительской деятельности Александрийского монастыря.

ключевые слова: миссия чувашам, национальный вопрос, Алексан-
дрийский чувашский женский монастырь, русская миссия, просвеще-
ние инородцев

В миссии инородцам Среднего Поволжья в XIX в. национальный во-
прос стоял особняком. Царская политика стремилась к унификации 
этноконфессионального состава населения империи путём христи-
анизации нерусских народов. Исповедующее негосударственные ре-
лигии население становилось объектом активной миссии со стороны 
церкви и государства. Историк Борис Николаевич Миронов пишет, 
что интеграция «стала всеобщей и форсированной и к ней добави-
лась языково-культурная унификация в форме русификации» [Миро-
нов, 37]. В течение нескольких веков опытным путём православная 
миссия выбирала более действенные подходы. В 60-х гг. XIX в. вопрос 
об утверждении православия среди нерусских народов стал острой 
политической проблемой, так как набирала силу активная пропаган-
да ислама. Насильственная христианизация язычников отталкивала 
новокрещёных от православия и побуждала их принимать ислам или 
возвращаться к традиционным верованиям. Стало очевидно, что нуж- 
ны более либеральные методы приобщения к православной вере.

Русский миссионер и педагог Николай Иванович Ильминский 
предложил свои миссионерско-просветительские идеи, сформиро-



60 наталья андреевна архангельская

вавшие идеал национального образования, в основе которого ле-
жали терпимость к инокультурной традиции, подлинный интерес 
к родному языку, истории, жизни и быту нерусских народов. Об-
учение и просвещение на родном языке являлись единственным 
способом преодоления неприязни инородцев к русской школе, ко-
торая была оторвана от действительности, в ней отсутствовал «свой» 
национальный элемент. Идеи Н. И. Ильминского по обновлению и 
развитию «инородческого образования» нашли отклик среди про-
грессивного слоя российского общества, а также у влиятельных 
государственных деятелей, таких как Дмитрий Андреевич Толстой 
и Константин Петрович Победоносцев. И несмотря на то, что сто-
ронники прямой русификации не поддерживали данные тенденции, 
внедрение миссионерско-просветительской системы Н. И. Ильмин-
ского было поддержано руководством православной церкви и пра-
вительством ради утверждения государственной религии, предпо-
лагавшего защиту населения от исламизации и «татаризации». По 
поручению Священного синода, а также Министерства народного 
просвещения, Ильминский объезжал деревни и сёла, населённые 
инородцами, и изучал ситуацию на месте [Ильминский, 370]. Про-
свещение стало основой обновления национальной культуры на 
христианско-православных основаниях. В  1864 г. Н. И.  Ильмин-
ский писал, что крещёное нерусское население устремилось к об-
разованию и призывал его «направить в свою сторону, доказать на 
опыте превосходство нашего образования и нашей религиозности» 
[О школе, 89]. Н. И. Ильминский считал укоренение нерусских на-
родов в православии с помощью родного языка первым этапом их  
духовного обрусения.

Религиозное движение сердца несравненно сильнее и глубже возбуж-
дается, когда христианские истины слышатся инородцами на языке 
родном, нежели на русском … Как скоро в инородцах утвердились по-
средством родного языка христианские понятия и правила, они уже об-
русели [О школе, 7].

Однако, становление просветительских идей в качестве церков-
но-государственной миссионерской программы было воспринято 



61национальный вопрос в миссии чувашам 
александрийского женского монастыря

по-разному. Консервативно настроенные духовенство и чиновни-
ки считали, что нарушаются священные государственные принци-
пы русификации нерусских народов. Н. И. Ильминский смог убе-
дить государственную и церковную элиту в важности укоренения 
новокрещёных в православии. Он писал:

Мы обрусение понимаем глубже … Русский идеал есть по преимуществу 
православие, вот почему на православии мы и настаиваем. Коль скоро 
инородец усвоил себе православие сознательно и убеждённо, умом и 
сердцем, он уже обрусел [Знаменский, 204].

Переводы христианских текстов на национальные языки были 
решением не только миссионерских, но и просветительских задач: 
это давало импульс к развитию письменности у малых народов, соз-
данию национальной профессиональной культуры и пробуждению 
этнического народного сознания.

Следствием успеха христианского просвещения, благодаря си-
стеме Н. И. Ильминского, явилось возникновение монастырского 
движения среди нерусских народов, которое побуждало их к духов-
ному обновлению и поддерживало рост национального самосозна-
ния. Православие среди чувашского населения постепенно стало 
преобладать во второй половине XIX в. Появилось национальное чу-
вашское духовенство, миссионеры-просветители, видными предста-
вителями которых были священник Д. Ф. Филимонов и И. Я. Яковлев. 
Монастырское движение в Чувашии зародилось в Козьмодемьян-
ском и Ядринском уездах Казанской епархии. Его распространению 
способствовала церковь Святителя Николая в с. Ишаки, которая ста-
ла православно-религиозным центром. Здесь звучали проповеди на 
родном языке, в 1894 г. была основана школа, в которой обучались 
дети не только чувашей, но и других народов. Сюда приходили де-
вушки-чувашки, основательницы первого чувашского Александрий-
ского монастыря.

В миссионерских монастырях подвижники и монашествующие 
стремились придать монастырям национальные черты. Желая иметь 
«свою» обитель, они хотели молиться Богу и общаться на родном 
языке, созидая взаимопонимание и согласие, и стремились к тому, 



62 наталья андреевна архангельская

чтобы настоятели и иноки были их родной национальности. Тем 
самым насельники монастырей старались сделать свою обитель не 
просто религиозным, но и культурно-просветительским центром.

Духовное начальство при открытии инородческих монасты-
рей преследовало не только миссионерские, но и государственные 
цели, в том числе стремление к формированию общегражданской 
идентичности. Это приводило к вытеснению из монастырей всякой 
национальной специфики ради превращения их в центры русско-
православного доминирования среди инородцев, чему способство-
вало назначение в них русских в качестве настоятелей и старшей 
братии. Для ряда представителей церковного руководства такой 
взгляд был определяющим в течение всего периода существования 
миссионерских монастырей. В  начале XX в. стали пробуждаться 
национальные движения в связи с предстоящими изменениями в 
общественно-политической жизни. Многим чиновникам стал «ме-
рещиться» национальный сепаратизм в регионах России. Всё больше 
появлялось разговоров против системы Ильминского. Происходили 
острые дискуссии между сторонниками и противниками «инород-
ческого образования».

В Александрийской обители национальный вопрос остро про-
явился при смене чувашской настоятельницы Маргариты на русскую 
Смарагду. Маргарита происходила из чувашской крестьянской се-
мьи. «О ней писали, что ещё в годы юности она стала убеждённой ве-
рующей и посвятила себя служению Богу» [Таймасов 2011, 52]. Тогда 
это было редким явлением среди чувашей. Она была послушницей 
Саровского и Свияжского монастырей, получала благословения и 
наставления от самого прп. Серафима. В 1897 г. монахиня Марга-
рита была возведена в звание настоятельницы чувашской женской 
общины и стала первой настоятельницей православной обители, 
происходившей из чувашей. Подвижницы монастыря были очень 
довольны её управлением. Богослужение в обители совершалось на 
славянском и чувашском языках. Несмотря на то, что среди первых 
сестёр были три русских девушки, обучавшие девушек-чувашек рус-
скому языку, чувашские монахини не испытывали притеснений или 
насмешек за использование родного языка. Маргарита возглавляла 
общину около двух лет, сумев за это время внести существенный 



63национальный вопрос в миссии чувашам 
александрийского женского монастыря

вклад в становление монастыря: за первые годы существования 
число сестёр в общине увеличилось с 12 до 40, были возведены храм 
и другие постройки обители. Первую чувашскую настоятельницу 
уважали как послушницы, так и прибывающие в обитель паломни-
ки, поэтому весть о её отставке многих возмутила.

Ситуацию в корне изменило решение епархиального началь-
ства в 1899 г. о смене настоятельницы Маргариты (которой тогда 
было уже 82 года) на русскую монахиню Смарагду. Последней было 
чуждо всё чувашское, она ввела запрет на молитвы и богослужение 
на чувашском языке, попросила перевести из Козьмодемьянского 
монастыря русских послушниц, которые помогали ей осуществлять 
обрусение монашествующих девушек-чувашек. Они поднимали на 
смех сестёр за плохое знание русского языка, называя чувашский 
язык «тарабарским» и «поганым» [Архив, 148]. Это, безусловно, 
оскорбляло национальные чувства чувашских основательниц оби-
тели, и те решили обратиться к епархиальному начальству с прось-
бой вернуть мать Маргариту или назначить другую настоятельницу, 
которая знала бы чувашский язык и имела доброе отношение к чу-
вашам. Они писали:

Около нас русских нет, да русские давно нашли путь спасения, а чуваши 
здешние очень многие живут ещё по прежней чувашской вере. Посему 
в нашей общине матушка должна быть из чуваш, или русских, но непре-
менно знающих язык чуваш и любящих их [Архив 1, 149].

Однако, после такого обращения церковное начальство рас-
порядилось удалить сестёр из общины. Сёстры-основательницы, 
напротив, не стали покидать обитель, поскольку считали общину 
своим детищем. Дело обернулось судом и приговором чувашских 
сестёр к тюремному заключению по трём обвинительным пунктам: 
«1) неисполнение указа епархиального начальства, 2) сопротивле-
ние властям и, 3) главное, непризнание Смарагды начальницей, под-
стрекательство против неё, как русской. В последнем пункте сёстры 
обвинялись в том, что они вообще идут против русских и русско-
го народа» [Филимонов, 92–93]. Обвинители были исключительно 
русские, поэтому на защиту чуваши пригласили своих свидетелей 



64 наталья андреевна архангельская

и адвоката. Д. Ф. Филимонов выступал в этом деле как переводчик 
и эксперт. В Казанской консистории его стали подозревать в подго-
ворах сестёр-чувашек, что стало причиной перевода свящ. Даниила 
Филимонова в 1899 г. в Самарскую епархию.

Эти события оказали отталкивающее действие на чувашских 
крестьян. Чтобы успокоить народные волнения, в 1900 г. архиеп. Ар-
сений (Брянцев) обратился к местному населению с вестью о том, 
что чувашей не будут выгонять из обители, и она не станет чисто 
русской. Чуваши мечтали о своём монастыре, у них сформировалось 
своё видение задач иночества.

Л. А. Таймасов в своём труде «Монастырское движение наро-
дов Среднего Поволжья во второй половине XIX — начале XX века» 
описывает (обобщённый) образ типичного подвижника-основателя 
монастырей: это был молодой, полный жизненной энергии человек. 
Обучившись русской грамоте, почти самоучкой — при помощи мест-
ного духовенства, через чтение священных книг — и познакомив-
шись с христианским учением и проникшись его идеями, молодой 
подвижник ставит задачу устроить монастырь со школой. Совершен-
ствуя свои познания в религии, он распространяет между своими 
«инородцами» религиозно-нравственные понятия. Вдохновляясь 
чтением житий святых, занимается просвещением односельчан, ре-
шается предаться аскетизму. Именно искренняя вера в Бога давала 
силы преодолевать все трудности, возникающие на пути подвижни-
ка [Таймасов 2016, 176].

Далеко не все монашествующие чуваши стремились к этниче-
ской исключительности. Влияние государственной политики христи-
анизации и русификации утвердило среди верующих мысль о дости-
жении спасения исключительно путём строгого исполнения канонов 
русско-православной веры. Л. А. Таймасов пишет, что многие русские 
священники распространяли среди инородцев веру, что Богу угоден 
только славянский язык [Таймасов 2016, 177]. Это породило волну 
приверженцев русскоязычной традиции среди нерусских монаше-
ствующих, которые выступали против национальных элементов в 
богослужении. «Один послушник заявил, что молитва на чувашском 
не доходит до Бога … Удивительно, чуваши совершенно не уважают 
своего языка … в то же время понимают ли хоть что-то по-славянски» 



65национальный вопрос в миссии чувашам 
александрийского женского монастыря

[Архив 2, 48], — писал в отчёте Александро-Невского монастыря за 
1908 г. игумен Антоний. Некоторые учащиеся в школах чуждались 
изучения и чтения молитв на родном языке, предпочитая русский, 
что происходило от «желания расположить русского Бога к себе». Чу-
ваш «находит благоприятным и выгодным для себя просьбу свою вы-
сказать на славянском языке, дабы этим лучше угодить Ему и скорее 
получить от Него помилование …» [Известия, 28]. Пренебрежение 
родным языком и культурой предков возникало у нерусских народов 
в связи с желанием скорее «отгородиться от отсталых соплеменни-
ков» [Таймасов 2016, 174] и стать частью более цивилизованного 
этноса. Д. Ф. Филимонов писал, что «инородцы в монастырях быстро 
русеют и совершенно пропадают как сила духовно-нравственная для 
своих соплеменников, потому что начинают смотреть на последних 
с некоторым пренебрежением, как на людей отсталых, грязных и 
тёмных и, в конце концов, совсем отдаляются от них» [Филимонов, 
93]. Именно этого опасались первые подвижники из чувашей, не 
поступавшие в русские монастыри, но желавшие основать «свою»  
национальную обитель.

Исследователи Таймасов Л. А., Филимонов Д. Ф. не раскрыва-
ют нам все пути разрешения конфликтов национального вопро-
са в миссии инородцам Среднего Поволжья во второй половине 
XIX — начале XX в., но описывают детали конфликтных ситуаций, 
их причины и последствия. Можно выдвинуть предположение, что 
данный конфликт можно рассматривать не как национальный, но 
как конфликт власти и народа, желающего просвещения, как кон-
фликт сохранения консервативной традиции и формы и желающей 
в ней зародиться молодой веры. Однако этот тезис потребует более 
глубокого дальнейшего исследования. Как отмечает Л. А. Таймасов, 
со стороны государства рост иночества воспринимался как фактор, 
стабилизирующий нравственные идеалы в обществе. Монастыри 
могли быть важнейшим средством миссионерской политики в про-
цессе христианизации и русификации народов Поволжья, и вряд 
ли был бы возможен ускоренный рост количества нерусских мо-
настырей без поддержки властей. В то же время, меры, предпри-
нятые для христианского просвещения народов и основанные на 
системе Н. И. Ильминского, принесли свои обильные плоды, что 



66 наталья андреевна архангельская

переориентировало марийцев, чувашей, крещёных татар от тради-
ционных верований к православию.

Таким образом, формирование нерусского монашества и по-
явление монастырей стало отражением конфессиональных и со-
циальных перемен в жизни народов Среднего Поволжья во второй 
половине XIX — начале XX в. У чувашей возникло своё понимание 
задач иноческого бытия. Они связывали с монастырями надеж-
ду на духовное преображение и этнокультурное развитие своих  
народов.

Национальный вопрос проявил сильные и слабые стороны про-
цесса христианизации чувашей. Евангельские начала устроения 
чувашской обители, любовь во Христе, а не по национальной при-
надлежности, и уважение к национальной культуре способствовало 
укреплению христианской веры монашествующих, их просвещению, 
развитию культуры и письменности, обращению в христианство всё 
большего числа чувашей из местного населения. Из слабых сторон, 
проявившихся в миссии чувашам, можно отметить отчуждённость 
от чувашской культуры как от отсталой, пренебрежение к чувашско-
му языку, желание доминировать над всем «нерусским». Всё это при-
водило к конфликтам, вызывало народные волнения, подогревало 
национальный сепаратизм.

Несмотря на конфликты, миссионерско-просветительская дея-
тельность Александрийского монастыря оказала огромное влияние 
на религиозно-нравственное воспитание чувашского народа. Мис-
сионерская школа, церковное пение, проповедь и распространение 
литературы на родном языке среди односельчан, кружки иконописи, 
рукоделия — всё, что помогало чувашам войти в православную веру 
и культуру русского народа, — стали основой этнокультурного об-
новления и духовного развития чувашей.

Источники

	 1.	 Архив = ГИА ЧР. Ф. 330. Оп. 2. Д. 247.
	 2.	 Архив 1 = НА ЧГИГН. Отд. 2. Ед. хр. 247.
	 3.	 Архив 2 = ГИА ЧР. Ф. 339. Оп. 1. Д. 2.
	 4.	 Известия = Известия по Казанской епархии. 1895. № 5.



67национальный вопрос в миссии чувашам 
александрийского женского монастыря

Литература

	 1.	 Знаменский = Знаменский  П. На память о Н. И.  Ильминском. Казань, 
1892.

	 2.	 Миронов = Миронов Б. Н. Социальная история России. М., 1999.
	 3.	 О школе = Ещё о школе для первоначального обучения детей крещёных 

татар // Православное обозрение. Казань, 1865. Т. 16.
	 4.	 Таймасов 2011 = Таймасов Л. А. История первого чувашского православ-

ного монастыря. Чебоксары, 2011.
	 5.	 Таймасов 2016 = Таймасов Л. А. Монастырское движение народов Сред-

него Поволжья во второй половине XIX — начале XX века. Чебоксары, 
2016.

	 6.	 Филимонов = Филимонов Д. Ф. К характеристике системы Ильминско-
го // Чичерина С. У приволжских инородцев: путевые заметки. Прило-
жение. СПб., 1905.

	 7.	 Ильминский = Ильминский // Православная Энциклопедия. Т. 22. М. : 
Православная энциклопедия, 2009. С. 369–374.



68

Марина Александровна Верховская
Москва, Свято-Филаретовский институт

катехитическое движение  
в католической церкви в хх веке

аннотация: В докладе исследуются история и этапы развития катехитическо-
го движения Католической церкви, его влияние на подготовку Второго Вати-
канского собора, а также роль отдельных деятелей катехитического движения.

ключевые слова: катехизация, катехуменат, катехитическое движе-
ние, катехитическое обновление, католическая церковь

Катехитическое движение возникло в начале XX века в ответ на 
неудовлетворённость системой катехизации, которая преоблада-
ла в Католической церкви к этому времени. После Тридентского  
собора 1545–1563 гг., положившего начало Контрреформации, 
были изданы несколько катехизисов, среди них Римский катехи-
зис 1566 г. — основной катехизис Католической церкви, катехизис 
Роберта Беллармина 1597 г. и другие, которые излагали основные 
доктрины веры в форме вопросов и ответов и предназначались в по-
мощь священнику для научения своей паствы. Со временем по этим 
катехизисам стали учить детей в школе, и к началу ХХ в. это была 
основная форма катехизации. Научение вере сводилось к согласию 
с изложенными доктринами веры и выучиванию их наизусть. Такая 
катехизация не была связана с жизнью самих верующих, и само по-
нятие катехизация вышло из употребления и было заменено поняти-
ем религиозного образования. Как отмечает американский катехи- 
затор и исследователь катехизации сестра Энн Мари Монговен

во время Первой мировой войны (1914–1918 гг.) военные капелланы 
отмечали, что многие солдаты, находясь вдали от своих деревень и се-
мей, не исповедовали свою веру. Часто они не посещали воскресную 
мессу, не участвовали в таинствах и не соблюдали заповеди. Когда сол-
датам задавали вопросы об их вере, они либо не могли ответить, либо 



69катехитическое движение  
в католической церкви в хх  веке

отвечали неточно. В 1920-х капелланы пришли к выводу, что такая си-
туация сложилась из-за проблем с религиозным образованием детей и 
рекомендовали провести реформу [Mongoven, 43].

В начале ХХ в. сложился круг церковных деятелей, которые не 
были удовлетворены таким положением дел. На первом этапе дея-
тели катехитического движения видели проблему в неправильной 
методике катехизации (= религиозного образования), оторванно-
сти преподаваемого вероучения от жизни и Священного писания. 
Они предлагали изменить методику в свете последних достижений 
педагогики и психологии — и так сложился «мюнхенский метод». 
Согласно этому методу, обучение должно состоять из нескольких эта-
пов: презентация истории, часто библейской, объяснение её связи 
с доктриной, применение доктрины к жизни [Mongoven, 43]. Крити-
ки отмечали, что метод отводит ученику пассивную роль и фокусиру-
ется на библейских историях, а не на жизненном опыте. В дальней- 
шем — в 20-х и 30-х годах — преподаватели стали вводить в образо-
вательный процесс театрализованные постановки, рисование, пение, 
а также участие в таинстве евхаристии — для формирования более 
активной позиции обучающихся. Также они предлагали использо-
вать помимо катехизисов дополнительные материалы, включая Свя-
щенное писание, и в итоге призывали к пересмотру катехизисов.

Несмотря на ограниченность этого подхода, начало катехи-
тическому движению было положено. Важно отметить, что вопрос 
научения вере рассматривался только в отношении детей и не касал-
ся веры взрослых членов церкви, что представляется существенным 
недостатком.

Второй этап катехитического движения связан с деятельностью 
австрийского священника Йозефа Юнгманна и его ученика Йоханне-
са Хофингера во второй трети ХХ в. Они дали церкви новое понима-
ние самой катехизации, её природы и цели. Йозеф Юнгманн начал 
своё священническое служение в деревнях Южного Тироля и вскоре 
обнаружил «огромную пропасть, разделявшую радость Благой ве-
сти в Евангелии и законническую боязливую набожность людей из 
своего прихода» [Mongoven, 45]. Через несколько лет его, уже чле-
на Общества Иисуса, направили учиться в Инсбрук, где он написал 



70 марина александровна верховская

диссертацию «Катехитические и керигматические тексты первых 
трёх веков», которую в 1936 г. в переработанном виде он опублико-
вал в виде книги “Die Frohbotschaft und unsere Glaubensverkündigung”.

Работа Юнгманна вновь ввела в научный оборот слово катехи- 
зация, но главная его идея касалась не терминов и метода, а содер-
жания катехизации. Юнгманн высказал революционную для своего 
времени мысль: само содержание катехизации должно быть обнов-
лено, оно должно представлять собой не доктринальные формулы, 
а керигму церкви. Он поддерживал методологическую реформу, но 
считал её недостаточной, и говорил о необходимости включать в 
катехизацию Писание и богослужение. «Главный корень сегодняш-
ней религиозной немощи … — это существенное недопонимание са-
мого христианского послания» [Mongoven, 46]. Эти идеи оказались 
слишком радикальными для своего времени, вызвали ожесточённую 
критику среди богословов, и в конце концов по указанию генера-
ла Общества Иисуса книга была изъята из продажи. Её английский 
перевод “The Good News Yesterday And Today”, вышел только в 1962 г., 
в преддверии II Ватиканского Собора. В ответ на запрет своей книги  
Юнгманн сменил область своих исследований с катехетики на ли-
тургику и стал одним из наиболее значимых литургистов ХХ в., под-
готовивших литургическое движение.

Тем не менее Юнгманн оказал решающее влияние на развитие 
катехизации в Католической церкви. Его ученик Йоханнес Хофин-
гер, тоже иезуит, развивал созданный Юнгманном керигматический 
метод. Он призывал вернуться к керигме ранней церкви, основным 
содержанием которой является весть о любви Бога и даре спасения 
через жизнь, смерть и Воскресение Иисуса Христа. С его точки зре-
ния вера должна носить личный и экзистенциальный характер, а за-
дача катехизации — помочь человеку (ребёнку) полюбить Бога, а не 
святых и обряды.

С конца 1950-х Хофингер стал проводить Катехитические не-
дели (Catechetical Study Weeks) — конференции, на которые соби-
рались ведущие эксперты по катехетике и литургике со всего мира, 
многие из которых впоследствии стали епископами или эксперта-
ми-консультантами II Ватиканского Собора [Markuly]. Эти недели-
конференции прошли семь раз в разных городах: в Ассизи (Италия, 



71катехитическое движение  
в католической церкви в хх  веке

1956), Неймегене (Голландия, 1959), Эйхштате (Германия, 1960), 
Бангкоге (Тайланд, 1962), Катигонго (Уганда, 1964), Маниле (Фил-
липины, 1967), и Медельине (Колумбия, 1968). Хофингер начинал 
с  обсуждения литургических проблем, встреча в Ассизи была по-
священа литургической теории и практике — в то время Хофингер 
служил на Филиппинах и занимался первичной миссией, в условиях 
которой проблемы в области богослужения были наиболее очевид-
ны. Следующие две встречи, в Неймегене и Эйхштате, подготовили 
повестку II Ватиканского Собора: по словам его коллеги и соавтора 
Ф. Дж. Бакли, Хофингер оказал значительное влияние на подготовку 
трёх ключевых документов Собора — Конституции о Священной Ли-
тургии, Декрета о миссионерской деятельности церкви и Декларации  
об отношении церкви к нехристианским религиям [Buckley, 903].

Проблемы катехизации отражены в ключевых документах 
II Ватиканского Собора. Первоочередное значение имело решение 
о восстановлении катехумената взрослых, состоящего из несколь-
ких этапов, зафиксированное в Конституции о Священной литур-
гии Sacrosanctum Concilium (SC, 64), (на подготовку которой ока-
зал влияние Хофингер). В связи с этим было решено пересмотреть 
чинопоследование крещения взрослых и включить в Римский мис-
сал особый чин мессы «При совершении крещения» (SC, 66).

Вопросы катехизации были развиты в нескольких документах 
после II Ватиканского Собора: Evangelii nuntiandi (Евангелизация в 
современном мире) 1975 г., Catechesi Tradendae (Катехизация в наше 
время) 1979 года, Общее катехитическое руководство 1971, 1997 и 
2020 годов и официальный Катехизис Католической церкви 1992 г. 
Кроме того, в 1973 г. папа Павел VI учредил при Конгрегации по делам 
духовенства специальный консультативный орган — Международ-
ный Совет по Катехизации (COAT), сессии которого были посвящены 
таким темам, как катехизация как церковный акт (1976), условия для 
катехизации (1977), катехизация и молодёжь (1978), образование 
катехизаторов для 1980-х (1979), катехизация и примирение (1983), 
катехизация взрослых в христианской общине (1988), катехизация 
для жизни в плюралистическом секулярном мире (1990), инкульту-
рация веры и язык катехизации (1992). Сессия 1988 г. была в не-
котором смысле итоговой и привела к публикации одноимённого  



72 марина александровна верховская

документа — Adult Catechesis in the Christian Community (Катехизация 
взрослых в христианской общине).

Исследователь катехитического движения Брайан Педраза от-
мечает, что первые четыре катехитические недели Хофингера от-
носились ещё ко второму, керигматическому этапу катехитического 
движения, а последние три уже отражают третий этап, который ха-
рактеризуется антропологическим поворотом в катехизации, и ос-
новы третьего этапа — антропологического — были заложены уже 
на последних катехитических неделях Йоханнеса Хофингера.

Было понятно, что катехизация должна соотноситься с чело-
веческим опытом, учитывать культурно-исторический и социаль-
ный контекст жизни, и керигма должна возглашаться по-разному 
для разных людей. Катехизация того времени предусматривала ис-
пользование достижений современной антропологии, социологии, 
психологии. Хофингер предупреждал, что третий этап не должен 
представлять собой «разрыва с прошлым, но дальнейшее последова-
тельное развитие катехитического наследия» 1. Но на практике часто 
интерес к человеческому опыту превалировал над керигматическим 
содержанием.

Хофингер, видя в катехизации часть более широкого процесса 
евангелизации, говорил о подобных рисках именно на этом третьем 
этапе — о риске впасть в традиционализм с одной стороны или в 
секуляризм с  другой стороны. Традиционализм, по его мнению, 
склонен передавать ценное наследие прошлых поколений без не-
обходимой проницательности и актуализации в новых условиях. 
Секуляризм же пытается «построить рай» в этом преходящем мире, 
что противоречит самой сути христианского послания [Pedraza, 165].

В 1984 г., в год своей смерти, Хофингер написал статью, в кото-
рой обсуждал этапность катехитического движения и обозначил его 
перспективы. Он подчёркивал, что этапы не отменяют друг друга. 
Второй этап не отменял первый — учитывая важность метода, он 
утверждал значимость керигмы. А третий этап не отменяет второй, 
он учитывает важность керигмы. Хофингер признавал, что третий 
антропологический этап ещё не завершён, но со временем этот этап 

1	 Цит. по: [Pedraza, 164].



73катехитическое движение  
в католической церкви в хх  веке

должен будет уступить место следующему, четвёртому. Для описания 
процесса развития катехизации Хофингер использует метафору дома:

Вклад каждой из трёх фаз в катехитическое обновление можно сравнить 
с различными этапами строительства дома. Пионеры катехитического 
обновления выполнили трудную и грязную работу по закладке фунда-
мента. Керигматическое обновление воздвигло достойную конструк-
цию на этой основе, но здание всё ещё нуждалось в крыше, которая 
должна была увенчать его. Сторонники антропологического подхода 
предоставили прекрасную крышу, но, к сожалению, вместо того, чтобы 
воздвигнуть крышу на стены, они воздвигли её на земле, рядом со здани-
ем. И теперь требуется четвёртая фаза, чтобы вознести ценную крышу 
на подходящее для неё место на стенах 2.

Брайан Педраза замечает, что именно катехизация в контексте 
более широкого и целостного процесса евангелизации должна стать 
четвёртым этапом и возвести крышу на стены — она должна об-
ращаться к актуальному человеческому опыту, связывая этот опыт 
с наследием прошлого [Pedraza, 16].

Хотя при восстановлении катехумената на II Ватиканском Со-
боре утверждалось, что катехизация предполагает участие всей об-
щины верующих (AG, 14), полвека спустя документы Католической 
церкви фиксируют, что общины (речь идёт в первую очередь о при-
ходских общинах) оказываются к этому не готовы. В подготовитель-
ном документе (Lineamenta) к XIII Генеральной Ассамблее Синода 
епископов «Новая евангелизация в деле передачи веры» (2012) гово-
рится: «… проблема неплодотворности евангелизации и катехизации 
сегодня может быть рассмотрена как экклезиологическая проблема, 
которая касается способности Церкви, в большей или меньшей сте-
пени, стать настоящей общиной, истинным братством и живым Те-
лом, а не механической вещью или предприятием» [Lineamenta, 2].

Спустя 40 лет после написания статьи Хофингером можно видеть, 
что многие проблемы сохраняются. Катехизация в католической церк-
ви понимается широко, и основное определение катехизации (CT, 1) 

2	 Цит. по: [Pedraza, 165].



74 марина александровна верховская

предполагает, что катехизацией можно называть все усилия церкви, 
направленные на помощь тем, кто стремится стать учеником Христа 
и укрепиться в вере. Поэтому катехизацией в настоящее время назы-
ваются самые разнообразные программы для различных аудиторий, 
в том числе религиозное образование детей, подростков и молодёжи, 
разнообразные тематические встречи на приходах, работа с преста- 
релыми и другие виды традиционной приходской деятельности.

Вместе с тем нельзя сказать, что за прошедшие десятилетия ни-
чего не изменилось. Новое видение катехизации как научения вере 
и обновления веры, сформулированное в учении Магистериума, по 
крайней мере формально стало нормой для всей церкви и открыло 
возможность заниматься катехизацией и миссией всем, кто к этому 
стремится. Есть движения и общины, которые видят своим основ-
ным служением катехизацию по образу катехумената ранней церк-
ви, например, движение Неокатехумената (Неокатехуменальный 
Путь), которое родилось в годы проведения II Ватиканского Собора, 
или движение Свет-Жизнь (Light-Life Movement).

Литература

	 1.	 Buckley = Buckley F. J. Johannes Hofinger // B. Marthaler (Ed.), New Catholic  
Encyclopedia, 2nd ed. Detroit : Thomson, 2003. P. 903.

	 2.	 Lineamenta = Synod of Bishops, XIII Ordinary General Assembly. The New 
Evangelization for the Transmission of the Christian Faith. Lineamenta. Febru-
ary 2, 2011. URL: https://www.vatican.va/roman_curia/synod/documents/ 
rc_synod_doc_20110202_lneamenta-xiii-assembly_en.html (дата обращения: 
07.03.2024).

	 3.	 Markuly = Markuly M. Johannes Hoffinger // Database: Christian educators 
of the 20th century. URL: https://www.biola.edu/talbot/ce20/database/jo-
hannes-hofinger (дата обращения: 07.03.2024).

	 4.	 Mongoven = Mongoven  A. M. The Prophetic Spirit of Catechesis: How We 
Share the Fire in Our Hearts. NY : Paulist Press, 2000. 336 p.

	 5.	 Pedraza = Pedraza  B. Truth and Love: The Christocentric Anthropology of 
Karol Wojtyła/Pope John Paul II And Catechesis for the New Evangelization. 
Dissertation. The Catholic University of America. 2015. 382 p.



секция богословия, философии  
и антропологии



76

Никита Владимирович Юдин
Москва, НИУ «Высшая школа экономики»

власть ключей (potestas clavium) 
в контексте римского права

аннотация: Статья посвящена богословскому понятию власти ключей  — 
праве священства «вязать и решить», которым Христос наделяет Церковь, об-
ращаясь к апостолу Петру и остальным ученикам. Силовой, могущественный 
характер этой власти рассматривается сквозь призму бинарной оппозиции 
auctoritas-potestas (суверенной власти авторитета и власти силы). Исследу-
ется генезис этой фундаментальной для политической теологии дихотомии. 
В  исследовании рассмотрены основные понятия, которыми характеризова-
лась власть в Римской республике и принципате, когда все из возможных вла-
стей принадлежали императору. Показано, как в дальнейшем в трансформа-
ции средневековой доктрины «о двух мечах» происходит забвение подлинного 
смысла этого разделения, когда обострение борьбы между папами и королями 
провоцирует спор о том, какая из двух властей первична — духовная или свет-
ская. Таким образом предпринимается попытка поставить под сомнение пра-
вильность понимания этого разделения. Автор высказывает мнение о том, как 
следует интерпретировать potestas clavium Церкви, каковы пределы светской  
и духовной власти и каким может быть их соотношение.

ключевые слова: власть, суверенитет, теория двух мечей, политиче-
ская теология, римское право, церковное (каноническое) право

В Евангелии от Матфея Христос, отвечая на слова Петра, свидетель-
ствующего о Нём как о Боге живом, произносит следующие слова: 
«И дам тебе ключи Царства Небесного: и что́ свяжешь на земле, то́ 
будет связано на небесах, и что́ разрешишь на земле, то́ будет разре-
шено на небесах» (Мф 16:19). Позже Спаситель повторяет эти слова, 
адресуя их всем апостолам: «Истинно говорю вам: что вы свяжете на 
земле, то будет связано на небе; и что разрешите на земле, то будет 
разрешено на небе» (Мф 18:18). Из толкования данного евангель-
ского фрагмента в богословии возникло понятие «власти ключей», 



77власть ключей (potestas clavium)  
в контексте римского права

potestas clavium — исключительное право священства исповедовать, 
отпускать грехи и налагать церковные наказания.

В Евангелии от Луки сказано о схожем с «властью ключей» поня-
тии — о ключе разумения (знания, познания), clavis scientiae: «Горе 
вам, законникам, что вы взяли ключ разумения: сами не вошли и 
входящим воспрепятствовали» (Лк  11:52). Преподобный Максим 
в проповеди на праздник святых апостолов Петра и Павла (PL. 57. 
Col. 403) говорит, что святому Петру был дан ключ власти (clavis 
potentiae), а святому Павлу — ключ знания (clavis scientiae).

В Ветхом Завете также присутствует символизм ключей как 
предмета, наделяющего властью его обладателя: в 22 главе книги 
пророка Исаии говорится о царе Иоакиме (Елиакиме), ему вручает-
ся ключ от дома Давидова, который означает его полновластие над 
Иудейским царством (Ис 22:22).

Итак, potestas clavium обладает только Церковь Христова. Ни-
какая из других властей не распространяется за пределы земного 
царства. Ключи, дарованные Церкви, открывают врата в Царство 
Небесное, и только в её власти решать, кому открывать, а кому за-
крывать эти врата. Отпущение грехов есть лишь один из различных 
способов осуществления церковной власти [Joyce]. Христос наделил 
свою Церковь возможностью решать, чья душа достойна прощения 
после покаяния, а чья подлежит врачеванию. Так с течением време-
ни, по мере складывания традиции исповеди и отпущения грехов 
в церковном праве формируется система наказаний (прещений).

Блаженный Августин в  трактате «О христианском учении» 
пишет:

Как мог Он [Христос] проявить большую щедрость и большее милосер-
дие … чем даровать полное прощение тем, кто должен отвратиться от 
своих грехов … Поэтому Он дал эти ключи Своей Церкви, чтобы всё, что 
она должна передать на земле, было передано и на небесах.

Так, Августин в нескольких местах заявляет, что власть связы-
вать и развязывать не была чисто личным даром святого Петра, но 
была дарована ему как представителю Церкви. Вся Церковь, убеж-
дает он, обладает властью прощать грехи [Joyce].



78 никита владимирович юдин

Заметим, что православная традиция понимания священниче-
ской власти фокусируется вокруг совершения священнослужителя-
ми таинств. Напротив, в католической доктрине первостепенным 
является вопрос наместничества апостола Петра. Римский понтифик 
наделён абсолютной властью на земле. В протестантской традиции 
принято толковать potestas clavium как власть всех членов Церкви, 
а не только священства, которое устроено иерархично. В Аугсбург-
ском исповедании лютеран к понятию власти ключей относится рез-
ко очерченный круг прав, а именно: проповедь Евангелия, исправ-
ление и помощь в воздержании от грехов и управление таинствами 
(XXVIII:5–6).

Сила ключей, говорит св. Фома Аквинский (Summa Theologica 
Supp, 17:2, ad 1um), является необходимым следствием природы свя-
щенства. Она тождественна силе освящать и приносить Святую Жерт-
ву Мессы. Один и тот же священнический дар применяется для разных 
целей в разных таинствах [Joyce]. Таково, по-видимому, и учение папы 
Иоанна XXII в известном отрывке, посвящённом этому вопросу (Ex-
travag., tit. XIV, De verborum signif., c. v, Quia quorundam). Определе-
ние из «Сентенций» Петра Ломбардского: «Ключи — это особая власть 
связывать и разрешать, с помощью которой церковный судья должен 
принимать достойных [в Царство Небесное] и исключать из него недо-
стойных», было общепринятым в схоластический период (Pet. Lomb.,  
“Sent.”, IV, dist. xviii; Иоанна XXII, loc. cit.; St. Thomas, loc. cit.).

В самом широком смысле «власть ключей» понимается в учении 
Франсиско Суареса. Так, potestas clavium включает в себя власть по-
рядка, а именно: 1. власть, осуществляемая в отношении жертвопри-
ношений и таинств; 2. власть судебная (юрисдикционная); 3. власть 
разрешать вопросы веры и нравственности (De Poenit., disp. XVI). 
Различные полномочия, дарованные таким образом Церкви, счи-
тались принадлежащими либо clavis potentiae, либо clavis scientiae, 
причём последнее из этих двух понималось как власть учить, в то 
время как другие полномочия относились к  clavis potentiae. Это 
различие, однако, является богословским уточнением и не связано 
с  самим понятием ключей. Как подчёркивает Франсиско Суарес, 
Христос, употребляя форму множественного числа, не желал пока-
зать, что дар этот двоякий по своей природе [Joyce].



79власть ключей (potestas clavium)  
в контексте римского права

Определив место potestas clavium в богословии, рассмотрим по-
нятие власти в римском праве. Можно констатировать, что к класси-
ческому периоду римского права сложилось как минимум четыре ос-
новных понятия, характеризующих власть в разных её проявлениях, 
а именно: auctoritas, potestas, imperium и dominium. Первыми двумя 
понятиями будут оперировать теологи и юристы Средних веков, раз-
вивая теорию (доктрину) о двух мечах.

Auctoritas есть власть авторитета, власть социально признава-
емого знания. Современный итальянский мыслитель Джорджо Агам-
бен смело отождествляет понятия auctoritas и суверенной власти. 
Суверен лишь потому обладает суверенитетом, поскольку он явля-
ется носителем того самого auctoritas, скрытого при нормальном по-
ложении дел в государстве. Власть auctoritas принадлежала сенату, 
о чём гласит знаменитая и чрезвычайно важная для политической 
теологии сентенция Цицерона из трактата «О законах» (De legibus): 
«Potestas in populo, auctoritas in senatu sit» («Власть у народа, автори-
тет у сената», Cic. Leg. 3. 28) [Цицерон, 265]. Агамбен, ссылаясь на 
немецкого историка-романиста Теодора Моммзена, отмечает, что

сенат не имел возможности действовать самостоятельно, но только 
совместно с  магистратами или как инстанция ратификации законов, 
принятых комициями. Сенат не мог принимать решения без предвари-
тельного обращения к нему со стороны магистратов и имел право лишь 
направлять запрос или «давать советы» (ведь consultum — это техниче-
ский термин для обозначения данной функции), притом, что такой со-
вет не имел никакой абсолютной обязательной силы … Моммзен оха-
рактеризовал эту особенность auctoritas словами: «меньше, чем приказ, 
и больше, чем совет» [Агамбен HS, 121].

Суть власти auctoritas заключается в легитимизации права и 
принятых в соответствии с ним решений, либо в полной его при-
остановке в случае, не требующем отлагательств (война или мятеж). 
В частном праве auctoritas обозначал приказ отца для подвластного 
или опекуна для несовершеннолетнего. И тот и другой, выступая 
с позиции авторитета, указывают, как следует поступить персоне, 
находящейся под их властью.



80 никита владимирович юдин

Смысл potestas, другого термина, определяющего власть в рим-
ском праве, заключается в её материализации в административной 
сфере. Potestas основано на силовом принуждении и силе, потен-
ции предпринять конкретную управленческую меру — действовать 
в соответствии с изданным актом. Тем самым власть potestas — это 
всегда исполнительная власть, обременённая долгом и обязанно-
стью этого исполнения (officium). Potestas остаётся за римским 
народом (populus) и за всеми высшими должностями римской ре-
спублики — магистратурами. Для римского цивильного права ха-
рактерно употребление слова potestas в отношении власти отца над 
детьми (patria potestas) или власти господина над рабом. В Вульга-
те, латинской Библии, в рассуждениях апостола Павла о природе 
власти из послания к Римлянам употребляется именно этот тер-
мин: «Ибо нет власти не от Бога» (Non est enim potestas nisi a Deo) 
(Рим 13:1). Очевидно, что в данном стихе послания и тех стихах, 
что следуют за ним, речь идёт о власти кесаря и его ставленников, 
поскольку в первые века христианства ещё не сложилось целостной 
доктрины церковной власти.

Таким образом, potestas — это возможность к действию, власть 
силы, мощь физическая, принуждающая, а auctoritas — это власть ав-
торитета, власть знания, побуждающая. Средневековые мыслители 
были твёрдо убеждены, что всё в мире управляется этими двумя на-
чалами. При этом они основывались на идее святителя Амвросия Ме-
диоланского, сформулированной им в послании к императору Вос-
точного Рима. Амвросий утверждал, что есть царство и священство: 
царь земной заботится о телах, а священники о душах, причём сан 
священства важнее и выше царского, поскольку душа живёт дольше 
дела. Видим, что возникает ещё одна оппозиция понятий, которая 
осложняет понимание природы власти и предоставляет средневеко-
вым теологам и юристам повод для спекуляций. Мы ещё вернёмся 
к более подробному рассмотрению дихотомии auctoritas / potestas.

Imperium, империй — это власть, на обязанности которой ле-
жит охрана внешнего и внутреннего спокойствия общества [По-
кровский, 41]. Римские магистраты получали империй в форме пове-
ления от народа, а именно — от куриатных комиций, т. е. народных 
собраний патрициев по куриям. Империй в римском праве пони-



81власть ключей (potestas clavium)  
в контексте римского права

мается как высшая власть. Одновременно под imperium в римском 
праве стоит понимать совокупность полномочий, которыми импе-
ратора, принявшего специальный закон (Lex curiata de imperio), об-
лекал римский народ. Именно народ (populus) являлся источником 
магистериального и императорского imperium. Imperium в римском 
праве означает права, дающие более сильную, potestas — более сла-
бую власть. Т. Моммзен в работе «Римское государственное право» 
определяет imperium таким образом, что это есть высшая власть, 
облечённая правом командования войском (военная власть) и 
т. н. юрисдикции (судебная власть), potestas означает власть тех 
магистратов, которые не имеют этих двух важных прав. Все маги-
страты делились на magistratus cum imperio и sine imperio. Первые 
имели не только imperium, но и potestas, вторые только potestas. 
К magistrates cum imperio принадлежали: interrex, dictator, X-viri  
legibus scribundis, consules, tribuni militum consulari potestate и 
praetores. Все остальные магистраты были sine imperio [Боголепов, 
90–92]. Диктатор, интеррекс, консул — это магистратуры, кото-
рым сенат в особых, не требующих отлагательств случаях вручал 
военную власть imperium. В царский период носителем imperium  
был царь (rex).

Dominium как одно из понятий власти в публичном праве рим-
лян означало абсолютное господство, обладание квиритами госу-
дарственным, публичным имуществом — землями (ager publicus) 
и рабами (servi publici). Все граждане представляют собой народ, 
который управляется республикой (res publica). В политическом 
смысле римский народ не просто управлял res publica, но и владел 
ей как вещами общими, публичными (дословно — res publicae), 
то есть руководствовался ещё и имущественным интересом. Res 
publicae принадлежали всему популюсу, а не индивидуально каж-
дому гражданину. Римское частное право понимает под dominium 
право собственности, абсолютное господство гражданина (в отли-
чие от права собственности proprietas) над вещью или рабом. Под 
dominium понималось господство отца семейства, домовладыки 
(pater familias) над вещами и рабами.

Вернёмся к двум важнейшим римским понятиям власти. Резкое 
противопоставление auctoritas и potestas, двух важнейших понятий, 



82 никита владимирович юдин

отражающих двойственную природу власти, возникает в эпоху за-
падноевропейского Средневековья, где папа римский выступал не 
только как глава Церкви, но и как суверен-правитель Папской об-
ласти, одного из множества государств на территории современной 
Италии. Напряжение между auctoritas и potestas является фундамен-
тальным вопросом для средневековой политической теологии.

Папа Геласий I в письме к императору Восточной Римской им-
перии Анастасию I утверждает, что всё в мире управляется двумя 
началами — священной властью епископов (sacrata pontificum auc-
toritas) и царской властью (potestas). Эту идею развивал Бернард 
Клервоский, который и оформил теорию о  двух мечах, данных 
Господом папе, который один из мечей (духовный, gladius spirituis) 
оставляет себе, а второй (gladius materialis) передаёт королю. Папа 
Александр II развивает дихотомию Геласия, утверждая, что светская 
власть хоть и получена от Бога, но через посредничество Церкви, 
а не напрямую.

Видим, что средневековые доктрины власти исходили из ак-
сиомы о двух властях — светской и духовной, представляя следу-
ющий расклад сил: либо Церковь, хранительница духовного меча, 
обладает auctoritas, а власть королей-хранителей материального 
меча есть potestas, либо вся полнота власти (plenitudo potestatis) 
сосредоточена в руках Церкви во главе с римским понтификом. По-
следняя трактовка, сформулированная в булле папы Иннокентия III 
и доведённая до абсолюта в булле “Unum Sanctum” папы Бонифа-
ция VIII, наиболее радикальна и в корне противоречит назначению 
Церкви Христовой.

Однако в классическом римском праве такой вопрос о дихото-
мии властей попросту не стоял. Он не мог возникнуть, так как рели-
гиозная власть в республиканский период принадлежала коллегии 
жрецов с Великим понтификом (Pontifex Maximus), а в дальнейшем 
полномочия главного понтифика перешли к императору, наделён-
ному божественным титулом Augustus. То есть не возникало необ-
ходимости в легитимации власти цезаря авторитетом служителей 
римского культа.

Август был одновременно и первым, главным сенатором 
(princeps senatus), обладающим auctoritas, и отцом отечества (pater 



83власть ключей (potestas clavium)  
в контексте римского права

patriae), т. е. первым римским гражданином, значит обладающим 
potestas и imperium. Магистериальные полномочия императора 
свидетельствуют о наличии власти силы, potestas, и военной, судеб-
ной власти, imperium. Агамбен упоминает, что в Античности воз-
никает теория, понимающая императора как «живое воплощение 
закона» (nomos empsychos) — эта теория возникает в неопифаго-
рейской среде в те же годы, когда в Риме утверждается принципат. 
Формула basileus nomos empsychos содержится в трактате Диотоге-
на о верховной власти, фрагменты которого сохранились у Стобея 
[Агамбен HS, 107–108].

Размышляя о  сущности двух мечей, светском и духовном, 
Дж. Агамбен приходит к следующим выводам. Позволим себе цели-
ком процитировать важный фрагмент из работы «Царство и Слава»:

Если абстрагироваться от спора о превосходстве одного меча над дру-
гим, исключительным образом занимавшего учёных, оказывается, что 
ставка в игре разделения между двумя властями — это прежде всего обе-
спечение возможности управления людьми. Эта возможность требует 
допущения о plenitudo potestatis, которая, однако, тут же должна отде-
лить себя от собственного фактического исполнения (executio), кото-
рое предстанет в виде «светского» меча. С теоретической точки зрения 
спор разворачивается не столько между сторонниками примата свя-
щенства или светской власти, сколько между «гувернаменталистами» 
(которые понимают власть как всегда уже расчленённую соответствен-
но двоякой структуре: авторитет и исполнение, Царство и Правление) 
и поборниками такого суверенитета, в котором невозможно разделить 
способность и действие, ordinatio и executio. Знаменитое изречение 
Геласия  I, адресованное императору Анастасию в  494 г. (т. е. задолго  
до возникновения конфликта между двумя мечами), согласно которо-
му “duo quippe sunt [...] quibus principaliter mundus hie regitur: auctoritas 
sacra pontificum, et regalis potestas” (Ep. 8  // PL. 59. Col. 42a),  — сле-
дует переводить следующим (впрочем, совершенно буквальным) об-
разом: мир управляется посредством координирования двух принци-
пов: auctoritas (т. е. власть без фактического исполнения) и potestas (то 
есть власть исполнительная) — иными словами, Царства и Правления. 
В  этой перспективе проясняется позиция тех, кто, подобно Иоанну 



84 никита владимирович юдин

Кидору, отрицает теорию plenitudo potestatis понтифика, так как она 
подразумевает противоестественное разделение способности и  дей-
ствия, власти и исполнения … [Агамбен ЦиС, 173].

Похожее по смыслу утверждение приводит немецкий правовед 
и философ Карл Шмитт в трактате «Номос Земли». В европейском 
Средневековье никогда не было концентрации власти в руках одного 
человека. При этом сохранялось единство духовной и светской вла-
сти в христианском государстве. Potestas и auctoritas — различные 
составляющие одного и того же всеобъемлющего единства. Поэто-
му противостояние императора и папы есть всего лишь «отраже-
ние diversi ordines (различных порядков), в которых воплощается 
порядок Respublica Christiana». Это ни в коем случае не борьба двух 
сообществ, подобная гражданским войнам или французской секу-
ляризации: единство Respublica Christiana всегда оставалось несо-
мненным [Шмитт, 36–38].

Итак, следует обозначить, что сложилось двоякое понимание 
церковной власти. Власть Церкви есть власть исполнения (executio) 
наказа Христа. Христос даровал Своему наместнику ключи от Цар-
ства Небесного, а не от царств земных. Авторитет в такой трактовке 
пребывает у Господа, в Царстве Небесном — Церковь же является 
исполнителем и устроителем. Власть Церкви, potestas clavium  — 
это власть (potestas) исполнителя Божественного авторитета 
(auctoritas). Именно такое значение имеет власть священства во 
Вселенской Церкви и в каждой из поместных церквей.

Католическая же церковь, в которой власть папы, главы Свя-
того престола — Ватикана (а некогда — государства Папской об-
ласти) носит суверенный характер, обладает всей полнотой власти 
(plenitudo potestatis). В этом смысле Святой престол не отличим от 
монархической государственной формы, а папская власть, подоб-
но королевской, обладает суверенными атрибутами достоинства 
и величия. Но вне всяких сомнений, Римская церковь выступает 
в лице своего наместника хранителем ключей, а потому исполни-
телем воли Божественного авторитета. Potestas clavium налагает 
на священство обязанность, долг (officium) перед Господом решить 
и вязать справедливо, в то время как государь в силу того, что он 



85власть ключей (potestas clavium)  
в контексте римского права

полноправный суверен на своей территории, в  своих действиях 
скован только своей совестью.

Литература

	 1.	 Joyce = Joyce G. Power of the Keys // The Catholic Encyclopedia. Vol. 8. New 
York : Robert Appleton Company, 1910. URL: http://www.newadvent.org/
cathen/08631b.htm (дата обращения: 30.01.2024).

	 2.	 Агамбен HS = Агамбен Дж. Homo sacer. Чрезвычайное положение. М. : 
Изд-во «Европа», 2011. 148 с.

	 3.	 Агамбен ЦиС = Агамбен Дж. Царство и Слава. К теологической генеало-
гии экономики и управления. М.; СПб. : Изд-во Института Гайдара; Фа-
культет свободных искусств и наук СПбГУ, 2019. 552 с.

	 4.	 Боголепов = Боголепов Н. П. Учебник истории римского права. М. : Зер-
цало, 2004. 568 с.

	 5.	 Покровский = Покровский И. А. Лекции по истории римского права. М. : 
ЛЕНАНД, 2018. 248 с.

	 6.	 Цицерон = Цицерон Марк Туллий. О законах // Цицерон Марк Туллий. 
О государстве: [сборник]. М. : Изд-во АСТ, 2022. С. 161–280.

	 7.	 Шмитт = Шмитт  К. Номос Земли в  праве народов jus publicum euro- 
paeum // Шмитт К. Номос Земли в праве народов jus publicum europaeum. 
СПб. : Владимир Даль, 2008. С. 5–478.



86

Сергей Валентинович Каменский
Москва, Свято-Филаретовский институт

историография изучения  
богословских взглядов  
архиепископа феофана (прокоповича)

аннотация: В настоящей статье предпринята попытка систематизации исто-
риографии изучения богословских взглядов архиеп. Феофана (Прокоповича), 
ключевого церковного идеолога синодальной эпохи Русской православной 
церкви, чья политическая биография омрачила его богословский опыт, яв-
ляющийся предметом интереса церковных историков в связи с неизжитыми 
противоречиями церковно-государственных отношений.

ключевые слова: архиепископ Феофан (Прокопович), Духовный ре-
гламент, Православная российская церковь, православие

Личность архиеп.  Феофана (Прокоповича), автора Духовного ре-
гламента, по которому почти два столетия жила Греко-российская 
церковь [Введение, 25], исследователям всегда казалась противо-
речивой. Заслуживший к  исходу своей жизни репутацию «серого 
кардинала», жестоко расправлявшегося с помощью Тайной канце-
лярии со своими конкурентами за влияние на монаршие умы, архи-
еп. Феофан в глазах многих церковных историков остаётся фигурой, 
скомпрометировавшей Церковь на её трагическом пути отстаивания 
истины. В нём видели не столько духовного пастыря, сколько уме-
лого политика, администратора, использовавшего свой дар слова 
в целях, противоположных православному миропониманию, — в по-
строении светского государства с утилитарными задачами для своих 
граждан. Характерна оценка личности архиеп. Феофана прот. Геор-
гием Флоровским:

Феофан Прокопович был человек жуткий. Даже в наружности его было 
что-то зловещее. Это был типический наёмник и авантюрист — таких 
учёных наёмников тогда много бывало на Западе. Феофан кажется неис-



87историография изучения богословских взглядов 
архиепископа феофана (прокоповича)

кренним даже тогда, когда он поверяет свои заветные грёзы, когда вы-
сказывает свои действительные взгляды [Флоровский, 114].

Мрачный фон, сложившийся вокруг личности архиеп. Феофа-
на в конце его жизни из-за организованных им политических ре-
прессий, затеняет его несомненно выдающийся богословский опыт, 
столь удачно использованный Петром I при осуществлении церков-
ной реформы. Богословие архиеп. Феофана во многом заложило 
идеологический фундамент Российской империи, выраженный 
позднее триадой «православие-самодержавие-народность». Кри-
зисное состояние церковно-государственных отношений в течение 
последних десятилетий побуждает исследователей с бо́льшим вни-
манием отнестись к личности архиеп. Феофана и его богословским 
взглядам. В данной статье предпринята попытка систематизировать 
историографию изучения богословских взглядов архиеп.  Феофа- 
на (Прокоповича).

Историографию изучения деятельности архиеп. Феофана (Про-
коповича) условно можно разделить на три периода: досоветскую, 
советскую и постсоветскую. Всплеск интереса к богословскому на-
следию архиеп.  Феофана отмечен уже через сорок лет после его 
кончины: сформировавшиеся в  созданной трудами архиеписко-
па системе образования молодые богословы Д.  Семёнов-Руднев, 
С. Миславский, Д. Нащинский, И. Карпинский занялись изданием, 
«сначала за границей, в Кенигсберге и Лейпциге, а затем и в России 
богословских трактатов Прокоповича, приводя их в систему, допол-
няя и поясняя своими примечаниями» [Морозов, 390–391]. Первую 
биографию архиеп. Феофана на основании изучения и переработки 
его трудов написал будущий епископ Нижегородский и Алатырский 
Дамаскин (Семёнов-Руднев), приложив её к изданному им за гра-
ницей трактату «Об исхождении Святого Духа» [Чистович, 8]. Не-
большая часть богословских трактатов архиеп. Феофана в это время 
была переведена на русский язык [Морозов, 390–391].

Критическую позицию по отношению к наследию архиеп. Фео
фана занял современник упомянутых выше богословов князь 
М. М. Щербатов, охарактеризовавший в  своём сочинении «О по-
вреждении нравов в России» [Щербатов] архиеп. Феофана таким 



88 сергей валентинович каменский

образом: «Похвалы … сего неостриженного монаха … жертвующего 
закон изволениям Бирона, сего иже не устыдился быть судьёю Тай-
ной Канцелярии, был Архипастырем Церкви Божией, были лестны» 
[Щербатов, 27].

Весь XIX век интерес к личности архиеп. Феофана возрастал 
одновременно с  проявлением его духовного наследия в  стреми-
тельно развивавшихся сферах общественного и научного интереса: 
философии, литературы, истории и пр. [Самарин; Чистович; Ничик; 
Филарет].

В 1844 г. известный философ-славянофил Ю. Ф. Самарин изда-
ёт часть своей диссертации «Стефан Яворский и Феофан Прокопо-
вич», которую по соображениям цензуры не позволено было издать 
полностью [Самарин]. В ней впервые была предпринята попытка 
обстоятельно исследовать биографию, богословские и политические 
взгляды архиеп. Феофана. На примерах личностей митр. Стефана 
(Яворского) и архиеп. Феофана (Прокоповича) Самарин рассужда-
ет о борьбе католического и протестантского учений, проникших во 
время церковной реформы Петра I в русское церковное сознание, и 
об их отношении к православию.

В 1848 г. архиеп. Филарет (Гумилевский) издаёт свой труд «Исто- 
рия Русской Церкви», в котором рассматривает период при «сино-
дальном управлении в 1721–1825 гг.». Как пишет И. К. Смолич:

Уже первое издание этой части доставило автору неприятности в Свя-
тейшем Синоде, вызванные тем, что архиепископ Филарет позволил 
себе упрекнуть составителя «Духовного Регламента» Феофана Прокопо-
вича в протестантских симпатиях [Смолич, 78].

Труд Самарина, связанный в  первую очередь с  изучением и 
публикацией архивных документов, породил новую волну крити-
ческого изучения синодальной церковной реформы и личности её 
вдохновителя. В 1862 г. появляется работа П. П. Пекарского «Наука и 
литература в России при Петре Великом», в которой архиеп. Феофан 
является одной из главных фигур [Пекарский, 492–529].

В 1868 г. издаётся труд профессора Санкт-Петербургской Ду-
ховной академии И. А. Чистовича «Феофан Прокопович и его вре-



89историография изучения богословских взглядов 
архиепископа феофана (прокоповича)

мя» [Чистович]. До сих пор эта фундаментальная работа по части 
сведений, опирающихся на исторические источники, является наи-
более содержательным исследованием биографии архиеп. Феофа-
на. Помимо биографических фактов И. А. Чистович исследует бого-
словские взгляды архиеп. Феофана, стараясь очистить его образ от 
протестантского налёта, усматривая в его взглядах на церковную 
реформу вполне православные основания и оценивая результаты 
проведённой им церковной реформы в положительном ключе [Чи­
стович, 574–575].

В 1880 г. из печати выходит диссертация П. О. Морозова, в кото-
рой автор подробно исследовал литературное наследие архиеп. Фео-
фана, — «Феофан Прокопович как писатель» [Морозов]. В этом труде 
приведены важные биографические сведения об архиеп. Феофане, 
освещающие обстоятельства написания им проповедей и других со-
чинений во взаимоотношениях с его современниками: союзниками 
и противниками. В работе дана положительная оценка деятельности 
архиеп. Феофана.

В 1886 г. вышла работа Н. И. Кедрова, посвящённая церковной 
реформе и Духовному регламенту [Кедров]. Анализируя историче-
ские материалы, соотнося их с традиционными для православия 
представлениями о церкви, автор приходит к выводу, что Духов-
ный регламент позволил церкви очиститься от мирских забот 
и попытался оставить в её попечении «только тот круг дел, кото- 
рый принадлежит церкви по каноническим её определениям» [Кед­
ров, 244].

Церковную реформу Петра I и «конституцию» синодальной си-
стемы — Духовного регламента — анализировали в своих работах 
С. Г. Рункевич [Рункевич] и прот. П. Верховской [Верховской]; неиз-
бежно они касались и взглядов архиеп. Феофана.

В труде прот. П. Верховского «Учреждение Духовной коллегии 
и Духовный Регламент», изданном в 1916 г., автором дана критиче-
ская оценка личности и взглядов архиеп. Феофана: автор ставит ему 
в вину влияние протестантского богословия, исказившее традици-
онные для православия взгляды на церковно-государственные от-
ношения, что стало, по мнению автора, в конечном итоге причиной 
общественно-политического кризиса, охватившего Россию в начале 



90 сергей валентинович каменский

XX века. Автор приводит в качестве аргументов результаты сравнения  
основных документов петровской реформы с их европейскими (про-
тестантскими) прототипами. Также Верховской обстоятельно разби-
рает сочинения современников архиеп. Феофана, пытавшихся про-
тиводействовать церковной реформе: еп. Маркела (Радышевского) 
[Верховской, XXVII–XXX] и др.

Исследование церковной деятельности и богословских взгля-
дов архиеп. Феофана в советский период продолжилось в основном 
в русской эмигрантской среде. В 1939 г. в Париже была напечатана 
работа прот. Г. Флоровского «Пути русского богословия» [Мейендорф, 
5–10], в которой дана негативная оценка взглядам и деятельности 
архиеп. Феофана, как и результатам церковной реформы.

Другой эмигрировавший на запад известный русский бого-
слов и историк А. В. Карташёв, активно участвовавший в судьбе 
Русской церкви в качестве обер-прокурора Синода в последнем со-
ставе Временного правительства, в своём сочинении, вышедшем 
уже в 1959 г. [Карташёв], пришёл к противоположным выводам: 
по его мнению, синодальная система управления церковью спо-
собствовала «просветительно-богословскому подъёму сил Русской 
Церкви», что обеспечило «не столько внешний рост, сколько вну-
треннее возрастание сил и форм жизни Русской Церкви» [Карта­
шёв, 405].

Живший в Западном Берлине церковный историк И. К. Смолич, 
подробно разобравший в своей работе, написанной в 1970-х годах, 
историографию синодального периода [Смолич], показывает слож-
ность развития церковно-государственных отношений, стараясь не 
давать строгих оценок их активным участникам. Он отмечает нега-
тивные стороны церковной реформы, делая вывод о том, что она не 
смогла изменить «эсхатологически-литургический характер русской 
веры» [Смолич, 28], что нашло своё проявление в революционном 
движении, сломавшем синодальную систему.

В советской историографии архиеп. Феофана исследовали как 
философа, литератора и основоположника русской словесности 1, 
однако его экклезиологические воззрения по существу не рассма-

1	 См.: [Гудзий; Кочеткова].



91историография изучения богословских взглядов 
архиепископа феофана (прокоповича)

тривались, что принижало его историческую роль, ограниченную 
лишь образом «птенца гнезда Петрова». Среди работ, посвящённых 
архиеп.  Феофану, следует отметить работу В. М. Ничик [Ничик], 
в которой предпринята наиболее содержательная попытка осмыс-
ления философских взглядов архиеп. Феофана в условиях действу-
ющей в  СССР идеологической цензуры, ограничивавшей рамки  
исследования.

Стоит отметить часто цитируемые российскими исследовате-
лями работы немецких историков Н. Хертель [Härtel, 233–235] и 
Р. Штупперих [Stupperich 1936, 72–73, 77–78, 98–100; Stupperich 1974, 
42–45, 48, 51–58], посвящённые церковной реформе Петра I и роли 
в ней архиеп. Феофана. В них подробно рассмотрены богословские 
взгляды архиеп. Феофана и сделан вывод об их византийском гене-
зисе, практически не подвергшемся влиянию протестантизма.

В 1996 г. в постсоветский период вышел учебник истории Рус-
ской церкви, написанный авторитетным историком русского зару-
бежья Д. В. Поспеловским [Поспеловский]. В нём автор негативно 
высказывается о деятельности архиеп. Феофана, вслед за прот. Геор
гием Флоровским называет Духовный регламент манифестом,  
«наполненным ядом и презрением к церковному преданию и к рус-
скому духовенству, равно как и к каноническому праву» [Поспелов- 
ский, 132].

Среди множества публикаций и монографий, посвящённых цер- 
ковной реформе Петра I, вышедших уже в XXI в., нужно отметить 
работы А. С. Лаврова [Лавров], занимавшегося исследованием рели-
гиозности народа времён церковной реформы Петра I. Деятельность 
архиеп. Феофана специально им не исследовалась, но отношение 
автора к личности вдохновителя церковной реформы можно пред-
ставить по употреблённому в работе эпитету «деятель двойной мо-
рали» [Лавров, 507].

Заслуживают внимания работы В. М. Живова, посвятившего 
церковной реформе Петра I несколько публикаций и монографию 
[Живов, 41], проливающие свет на особенности церковно-государ-
ственных отношений того времени. В. М. Живов называет архи-
еп. Феофана «литературным агентом» Петра, но не склонен видеть 
в нём проводника протестантских идей.



92 сергей валентинович каменский

Отдельно стоит рассмотреть диссертационную работу О. В. Не-
смияновой [Несмиянова], в которой автор делает, пожалуй, первую 
в постсоветский период попытку реконструкции богословских взгля-
дов архиеп. Феофана. В работе она приходит к выводам, совпада-
ющим с исследованиями И. А. Чистовича, анализируя в том числе 
неизвестные ранее богословские труды архиеп. Феофана.

Оценка богословских взглядов архиеп. Феофана (Прокоповича) 
нуждается в уточнении в связи с постоянно обновляющимся истори-
ографическим материалом, среди которого много противоречивых 
сведений, освещаемых исследователями с позиций своих историче-
ских концепций.

Литература

	 1.	 Введение = Введение в историю Церкви. Ч 3 : Обзор источников по истории  
Церкви в России / Под ред. В. В. Симонова. СПб. : БАН, 2018–2019. 488 с.

	 2.	 Верховской = Верховской П. В. Учреждение Духовной коллегии и Духов-
ный регламент : К вопросу об отношении церкви и государства в России: 
Исследования в области истории русского церковного права: [В 2 т]. 
Т. 1. Исследование. Ростов на Дону : [Б. и.], 1916. 686 с.

	 3.	 Гудзий = Гудзий Н. К. Феофан Прокопович // История русской литера-
туры : В 10 т. Т. 3 : Литература XVIII века. Ч. 1. М.; Л. : Изд-во АН СССР, 
1941. С. 157–175.

	 4.	 Живов = Живов В. М. Из церковной истории времён Петра Великого : 
Исследования и материалы. М. : Новое литературное обозрение, 2004. 
355, [2] с.

	 5.	 Смолич = Смолич И. К. История Русской церкви: [В 9 кн.] : Кн. 8. Ч. 1: 
1700–1917. М. : Изд-во Спасо-Преображ. Валаам. монастыря, 1996. 798 с.

	 6.	 Карташёв = Карташёв А. В. Очерки по истории русской церкви: В 2 т. 
Т. 2. Репр. воспроизв. Париж, 1959. М. : Наука, 1991. 569, V с.

	 7.	 Кедров = Кедров Н. И. Духовный регламент в связи с преобразователь-
ной деятельностью Петра Великого. М. : Унив. тип., 1886. 244 с.

	 8.	 Кочеткова = Кочеткова Н. Д. Ораторская проза Феофана Прокоповича 
и пути формирования литературы классицизма // XVIII век. Сб. 9 : Про-
блемы литературного развития в России первой трети XVIII века / Под 
ред. Г. П. Макогоненко, Г. Н. Моисеевой. Л. : Наука, 1974. С. 50–80.



93историография изучения богословских взглядов 
архиепископа феофана (прокоповича)

	 9.	 Лавров = Лавров  А. С. Петровская церковная реформа и религиозные 
культуры России, 1700–1740 гг. (по материалам судебно-следственных 
дел). Дис. … докт. ист. наук. М. : РГГУ, 2001. 724 с.

	10.	 Мейендорф = Мейендорф И. Предисловие // Флоровский Г. Пути русско-
го богословия. Ротапринт. изд. Париж, 1983. К. : Изд. христ.-благотворит. 
ассоц. «Путь к истине», 1991. С. 5–10.

	 11.	 Морозов = Морозов  П. О. Феофан Прокопович как писатель: очерк 
из истории русской литературы в  эпоху преобразования. СПб.  : Тип. 
В. С. Балашева, 1880. 402 с.

	 12.	 Несмиянова = Несмиянова О. В. Учение о церкви Феофана Прокопови-
ча (историко-религиоведческая реконструкция). Дис. … канд. ист. наук. 
СПб. : СПГУ, 1998. 142 с.

	 13.	 Ничик = Ничик В. М. Феофан Прокопович. М. : Мысль, 1977. 192 с.
	14.	 Пекарский = Пекарский П. П. Наука и литература в России при Петре Ве-

ликом : В 2 т. Т. 1. Введение в историю просвещения в России XVIII сто-
летия. СПб. : Обществ. польза, 1862. VI, 578 с.

	 15.	 Поспеловский = Поспеловский Д. В. Православная Церковь в  истории 
Руси, России и СССР  : Учебное пособие. М.  : Библейско-богословский 
институт св. апостола Андрея, 1996. 408 с.

	16.	 Рункевич = Рункевич С. Г. Учреждение и первоначальное устройство 
Святейшего правительствующего Синода (1721–1725 гг.). СПб.  : Тип. 
Лопухина, 1900. 429 с.

	 17.	 Самарин = Самарин Ю. Ф. Сочинения Ю. Ф. Самарина: [В 12 т.]. Т. 5  : 
Стефан Яворский и Феофан Прокопович / [авт. предисл.: прот. А. Иван-
цов-Платонов, Д. Самарин]. 1880. XCII, 464 с.

	 18.	 Филарет = Филарет (Гумилевский), архиеп. Обзор русской духовной 
литературы: [В 2 кн.]. Кн. 2 : 1720–1858 гг. (умерших писателей). СПб. : 
Тип. Праца, 1861. 212 с.

	 19.	 Флоровский = Флоровский Г. В. Пути русского богословия. М. : Институт 
русской цивилизации, 2009. 848 с.

	20.	 Чистович = Чистович И. А. Феофан Прокопович и его время. СПб. : Тип. 
Имп. Акад. наук, 1868. 761 с.

	 21.	 Щербатов = Щербатов М. М. О повреждении нравов в России // Щерба-
тов М. М., Радищев А. Н. О повреждении нравов в России князя М. Щер-
батова и Путешествие [из С. Петербурга в Москву] А. Радищева / Пре-
дисл. Искандера. Лондон, 1858. С. 1–96.



94 сергей валентинович каменский

	22.	 Härtel = Härtel  H.-J. Bysantinisches Erde und Orthodoxie bei Feofan Pro-
kopovic. Würzburg : Augustinus-Verlag, 1970 (Das östliche Christentum. Ab-
handlungen im Austrage des Ostkirchlichen Instituts der deutschen Augusti-
ner. N. F.; Bd. 23).

	23.	 Stupperich 1936 = Stupperich R. Staatsgedanke und Religionspolitik Peters 
des Großen. Berlin : Ost-Europa-verlag, 1936 (Osteuropäische Forschungen, 
N. F.; Bd. 22). 110 S.

 	24.	 Stupperich 1974 = Stupperich R. Ursprung, Motive und Beurteilung der Kir-
chenreform unter Peter dem Großen // Kirche im Osten. Studien zur osteu-
ropäischen Kirchengeschichte und Kirchenkunde. Bd 17. Göttingen Vanden-
hoeck u. Ruprecht, 1974. S. 42–61.



95

Юлия Николаевна Антипина
Санкт-Петербург, Санкт-Петербургская Духовная академия

понятие «светского богословия» 
на рубеже xix–xx веков  
и его актуальность сегодня

аннотация: В докладе исследуется понятие «светское богословие», которое 
появилось в  XIX в. и обозначало направление в  русском богословии, разви-
вавшееся вне стен духовных академий. Возможно, такое внешне-формальное 
определение не является исчерпывающим и не отражает внутреннего содер-
жания этого понятия. В  докладе определение церковного и светского бого-
словия предлагается соотносить не со статусом представителей этих направ-
лений, а с их экклезиологическими воззрениями, в том числе с тем, как они 
определяли природу и призвание Церкви, а также с их представлением о под-
вижности границ, отделяющих Церковь от мира, с принятием или отверже-
нием самой идеи ответственности Церкви за мир, за его преображение или 
«оцерковление».

ключевые слова: Л. А. Тихомиров, Н. П. Аксаков, свящ. Николай Анто-
нов, А. В. Карташёв, протопр. Александр Шмеман, прот. Павел Хондзин-
ский, светское учительство, духовно-академическое богословие, мона-
шеское богословие, светское богословие, богословие мирян

С конца XIX в. в российских духовных школах и вне академических 
кругов развернулась широкая экклезиологическая дискуссия, кото-
рая затрагивала вопросы определения Церкви и её границ, вопро-
сы межконфессионального общения и др. В дискуссии участвовали 
представители духовных школ, а также богословы-миряне, поэтому 
в ходе развернувшейся полемики обсуждалась сама возможность учё- 
ным-мирянам разрабатывать богословское определение Церкви.

Ярким примером аргументации обеих сторон может послужить 
полемика Л. А. Тихомирова (1852–1923) и Н. П. Аксакова (1848– 
1909). Так, в статье «Духовенство и общество в современном религи-
озном движении» (1892) Л. А. Тихомиров резко осуждал явление т. н. 



96 юлия николаевна антипина

«светского учительства», которое называл «религиозным брожением 
общества» [Тихомиров, 4] и «сектантством верхних слоёв» [Тихоми-
ров, 16], ставя его в один ряд с «пашковщиной» и «толстовщиной» 
[Тихомиров, 4]. Тихомиров видел опасность в том, что в современ-
ном ему образованном обществе «учительство мирян почти заслоня-
ет Церковь» и что «в „религиозных“ спорах иного интеллигентского 
кружка не увидишь иных ссылок, кроме как на Хомякова, Достоев-
ского, Леонтьева, Соловьёва и т. д.» [Тихомиров, 4]. «Философские 
попытки рассудком найти Бога» Тихомиров объяснял отсутствием 
веры, поэтому труды светских богословов называл «современными 
умствованиями» и ставил их в один ряд с ересями [Тихомиров, 15], 
т. е. провозглашал их разрушительными для церкви. Выступая за-
щитником иерархической экклезиологии, он утверждал, что с древ-
них апостольских времён церковное учительство «есть право и обя-
занность клира» [Тихомиров, 15]. В этом утверждении он следовал 
ставшему классическим для духовных школ определению иерархии, 
которое сформулировал митр.  Макарий (Булгаков) (1816−1882) 
в своём учебнике «Православно-догматическое богословие» (1849):

Сам Господь учредил в Церкви Своей особое сословие людей, составля-
ющее собою иерархию, и что этих-то собственно людей, и только их од-
них, Он уполномочил распоряжаться теми средствами, какие даровал 
Он Церкви для её цели: т. е. уполномочил быть в ней учителями, священ-
нослужителями и духовными управителями, а  отнюдь не предоставил 
сего безразлично всем верующим, повелевши им, напротив, только по-
виноваться пастырям [Макарий (Булгаков), 211].

Выступая с критикой идей Тихомирова, в качестве остроумного ар-
гумента Н. П. Аксаков приводит тот факт, что Тихомиров в своём 
стремлении обличать «светское учительство», не являясь предста-
вителем епископата и даже духовенства, «сам явно учительствует» 
и, очевидным образом, себе противоречит. В  своей развёрнутой 
статье «Духа не угашайте!» Аксаков последовательно и подробно на 
исторических примерах доказывал, что «светское писательство … и 
светское учительство в Церкви … существовало всегда и почти также 
древне, как и сама Церковь» [Аксаков 2000, 23]. Он поставил под 



97понятие «светского богословия» на рубеже xix–xx веков 
и его актуальность сегодня

сомнение утверждение, что только церковная иерархия может пре-
тендовать на служение учителей Церкви, и называл такой подход 
стремлением определить церковь как «сословие пастырей» [Аксаков 
1907, 134].

Рассуждения Тихомирова трудно назвать поверхностными. 
В  пылу критической полемики он справедливо замечал, что про-
блему «отсутствия духовного единства между людьми общества и 
пастырями Церкви» невозможно объяснить тем, что духовенство 
«кастово замкнуто», «не умеет понять запросов общества», не умеет 
«говорить его языком» и что это лишь «один предлог для прикрытия 
чего-то другого … составляющего действительную причину розни» 
[Тихомиров, 5]. Действительную причину разделения Тихомиров ви-
дел в «разности стремлений, разности понимания того, что в жизни 
есть главное и что второстепенное», а конкретнее в том, что «одни 
(светские богословы — Ю. А.) интересуются якобы религиозными 
вопросами, собственно как условием тех или иных судеб граждан-
ского общества, другие (церковные богословы  — Ю. А.) думают 
о спасении души» [Тихомиров, 7]. Проводя очень резкое разделение 
между церковной и светской областями жизни, Тихомиров выводил 
проблематику социума и культуры за пределы церковной ограды и 
всё общественное и государственное приравнивал к мирскому. Цер-
ковной сфере, по его мнению, должна была принадлежать пробле-
матика индивидуально-аскетическая, нравственно-бытовая и сакра-
ментально-обрядовая. Стремления обсуждать вопросы устроения 
жизни человечества на христианских основаниях осуждались Тихо-
мировым только за их несоизмеримость с индивидуально-бытовым 
планом существования отдельного человека как члена «церковного 
стада», а в «отрешении от умствований, от глубоко-ошибочной при-
вычки рассудком „самочинно“ искать религиозной истины» [Тихоми-
ров, 16] он видел условие для воспитания личной веры.

Возможно, определение церковного и светского богословия 
в полемике Тихомирова и Аксакова в первую очередь соотносится не 
со статусом представителей этих направлений (клириков и мирян), 
а с их экклезиологическими воззрениями, т. е. с тем, как они опре-
деляли природу и призвание Церкви, а также с их представлением 
о подвижности границ, отделяющих Церковь от мира, с принятием 



98 юлия николаевна антипина

или отвержением самой идеи ответственности Церкви за мир, за его 
преображение или «оцерковление».

В своём труде «Русские светские богословы и их религиозно-об-
щественное миросозерцание» (1912) свящ. Николай Антонов впер-
вые ввёл понятие «светские богословы», к которым причислял около 
тридцати деятелей культуры. В первом томе он подробно описывал 
труды Н. П. Аксакова, С. Д. Бабушкина, Н. А. Бердяева, С. Н. Булгако-
ва, графа П. А. Валуева, Аф. В. Васильева [Антонов]. Судя по описан-
ным трудам, о. Николай под понятием «светское богословие» подраз-
умевал расширение религиозной проблематики, т. е. он допускал, 
что вопросы социального устроения общества на разумных началах 
добра и справедливости можно рассматривать как вопросы бого-
словские, и что все эти темы входят в сферу церковной ответствен-
ности. В. В. Розанов высоко оценил эту книгу и признал, что рели-
гиозная мысль светских богословов не уступает их философским и 
литературным произведениям, а также выразил надежду на продол-
жение исследования вне академического богословия [Розанов, 230].

В середине ХХ в. понятием «светские богословы» пользовались 
как устоявшимся термином, указывающим на развитие богословия 
вне стен духовных учебных заведений. Так, историк Русской церкви 
А. В. Карташёв (1875−1960) считал, что «ни в одной из православ-
ных церквей нет такого количества и высокого качества светских 
богословов, как в России. Речь идёт не о профессионалах — профес-
сорах духовных академий, а о представителях светской культуры, 
ставших творцами в области православного богословия и религиоз-
ной философии». «Выдающееся участие в богословском творчестве 
русских мирянских сил», по мнению А. В. Карташёва, является «отли-
чительной чертой русской общей и церковной культуры»; оно сосре-
доточено в трудах Хомякова, братьев Аксаковых, Соловьёва, братьев 
Трубецких, а также «новейших наших современников» [Карташёв, 
319]. Вклад «светских» или «свободных» богословов в развитие бого-
словской науки XIX−XX вв. также высоко оценивал протопр. Алек-
сандр Шмеман [Шмеман, 77].

Феномену «светского богословия» посвящено развёрнутое ис-
следование «Церковь не есть академия» (2016) прот. Павла Хондзин-
ского. Характеризуя состояние богословского знания синодальной 



99понятие «светского богословия» на рубеже xix–xx веков 
и его актуальность сегодня

эпохи, о. Павел выделяет три «горизонта» богословской мысли: ду-
ховно-академическое богословие, монашеское богословие и свет-
ское богословие. Понятие «светского богословия» он традиционно, 
как и А. В. Карташёв, приравнивает к богословию внеакадемическо-
му, а также к «богословию мирян». Важно отметить, что, строго гово-
ря, чисто клерикальным академическое догматическое богословие 
являлось только до второй половины XIX века. С момента выделе-
ния догматического богословия в самостоятельную дисциплину (с 
1711 г. — на латинском, а после реформы духовного образования 
1808−1814 гг.  — на русском языке), курс догматического бого-
словия в духовных учебных заведениях должен был читать ректор 
академии  — епископ. Наиболее значительными догматическими 
курсами этого периода являются курсы архиеп. Антония (Амфитеа-
трова), митр. Макария (Булгакова), свт. Филарета (Гумилевского), 
свт.  Сильвестра (Малеванского) [Золотарев]. В  1862 г. ректором 
МДА впервые был назначен представитель белого духовенства — 
прот. А. В. Горский, который традиционно, в качестве ректора, при-
ступил к  преподаванию догматики. Его преемником по кафедре 
догматического богословия в  стенах МДА стал уже мирянин  — 
проф. А. В. Беляев 1. Так, к концу XIX — началу XX в. сложилась прак-
тика, согласно которой курс догматического богословия [Никитина, 
95−104] в стенах духовных академий нередко читали представители 
«белого» духовенства 2 и даже миряне, так же как миряне преподава-
ли догматическое богословие в стенах университетов 3.

1	 См.: Беляев А. Д. Любовь Божественная. Опыт раскрытия главнейших христиан-
ских догматов из начала любви Божественной. М., 1880. 305 с. Профессор А. Д. Бе-
ляев — ученик и преемник проф.-прот. А. В. Горского по кафедре догматики в МДА.

2	 См.: Малиновский Николай, прот. Православное догматическое богословие  : 
В 4 т. 2-е изд. Сергиев-Посад : Изд.-во Св.-Тр. Сергиевой Лавры, 1910; Бречкевич 
Константин, свящ. Записки по православному догматическому Богословию. Ч. 1. 
Елисаветград, 1895. 256 с.

3	 См.: Подробный конспект лекций по Догматическому Богословию, читанных 
в 1887/8 уч. году студентам СПбургской Духовной Академии. (Рукопись) ординар-
ного профессора СПДА Александра Львовича Катанского. 110 с.; Лепорский П. И. 
Лекции по догматическому богословию, читанные студентам СПб. Духовной 
Академии III и IV курсов в 1900–1901 уч. году. Конспект-рукопись. СПб., 1901. 
194 с.; Николин И. Учебный курс по Догматическому Богословию. Сергиев Посад,  
1915. 364 с.



100 юлия николаевна антипина

Дополнительно о. Павел вводит понятие «святоотеческого бого-
словия эпохи» как высшего типа богословия, которое является как 
бы иерархической надстройкой над этими тремя горизонтами — 
академическим, монашеским и светским, послужившими для него 
«питательной средой» [Хондзинский, 7]. Этим утверждением, на наш 
взгляд, неоправданно умаляется их самостоятельное значение.

Традиционно противопоставляя «светское богословие» богосло-
вию «духовно-академическому», о. Павел, с другой стороны, вводит 
отличие его от «монашеского богословия», представителями кото-
рого считает «насельников русских монастырей», которые также не 
имели академического духовного образования, однако «тяготели 
к аскетике» [Хондзинский, 6]. Отличительной чертой светских бого-
словов, по мнению о. Павла, являлось то, что они «не стремились уйти 
из мира и „влиться“ в церковную среду и богословствовали, дистан-
цируясь как от духовно-академической науки, так и от монашества» 
[Хондзинский, 7]. Последнее утверждение кажется нам спорным, так 
как богословы-миряне, которых он приводит в пример (А. С. Хомя-
ков, Ю. Ф. Самарин, Н. В. Гоголь, Ф. М. Достоевский, В. С. Соловьёв 
и др.), во время написания своих богословских сочинений пребы-
вали в церковной среде и являлись её органической частью, если 
только под Церковью подразумевать не клерикально-иерархическую 
организацию, но собрание верующих во всей его полноте 4. Также 
проблематичным нам кажется утверждение, что богословы-миряне 
«дистанцировались от духовно-академической науки». Напротив, 
оживлённая полемика по поводу определений Церкви, которые раз-
рабатывались как в академической, так и светской среде, свидетель-
ствует о том, что мирянское и академическое богословие не шли 
параллельными путями. Несмотря на различия в языке и аргумен-
тации, богословские дискуссии демонстрировали преемственность 
смыслов и поступательное развитие идей. Если представители ду-
ховных школ в изложении учения о Церкви в большей степени были 
ограничены Священным писанием и святоотеческим преданием, то 
светские церковные мыслители заимствовали религиозно-философ-

4	 Исключением можно посчитать разве что Л. Н. Толстого, проблематичность при-
сутствия которого в этом ряду подтверждает сам о. Павел [Хондзинский, 13].



101понятие «светского богословия» на рубеже xix–xx веков 
и его актуальность сегодня

ские понятия или формулировали новые (такие как Церковь-орга-
низм, Богочеловечество). Создание нового языка способствовало 
развитию богословских идей. Прерванный в  своём естественном 
развитии революционной трагедией 1917 г., богословский диалог 
продолжился силами представителей русского зарубежья и был рас-
ширен ими за счёт развития межконфессионального общения.

Показательной в этом смысле является деятельность прот. Сер-
гия Булгакова (1871−1944). Он воцерковился на рубеже веков через 
бурные религиозно-философские искания, а позже вошёл в церков-
ную академическую среду, преподавая догматическое богословие 
в Свято-Сергиевском институте в Париже с момента основания ин-
ститута в 1925 г. до своей смерти в 1944 г. [Голубкова, 427−439]. 
Таким образом, в первой трети ХХ в. он смог ввести в богословский 
академический контекст усвоенные на рубеже веков религиозно-фи-
лософские интуиции о Церкви своих предшественников — А. С. Хо-
мякова, Н. П. Аксакова, В. С. Соловьёва, свящ. Павла Флоренского, 
протопр. Евгения Аквилонова, М. А. Новосёлова и др.

В заключение следует сказать, что вышеописанное «статусное» 
различение «светского» и «церковного», «клерикального» и «мирян
ского» богословия, принятое в XIX в., не представляется нам содержа-
тельным и уместным для современной богословской науки. Данного 
подхода, согласно которому подлинным богословием считается то, 
что развивалось в стенах четырёх Духовных академий — Московской, 
Санкт-Петербургской, Киевской и Казанской, придерживаются и 
в современных духовных учебных семинариях и академиях. В рамках 
данного подхода принято считать, что развитие русского богословия 
было прервано после закрытия академий в 1918 г. и восстановлено 
только в связи с открытием академий в 1943 г. На наш взгляд, акту-
альной исследовательской задачей является изучение преемственно-
сти академического богословия с богословской мыслью представите-
лей Петроградского института (1920−1923) 5 и Свято-Сергиевского 

5	 «Петроградский Богословский Институт не был простым воспроизведением ста-
рой Духовной Академии. Богословский Институт имел благословение Патриарха 
Тихона. Он пользовался отеческим попечением приснопамятного священномуче-
ника Петроградского Митрополита Вениамина. Но построение его началось сни-
зу. Оно вышло из недр приходских организаций. В числе слушателей было много 



102 юлия николаевна антипина

института в Париже [Князев, 8–9], а также включение богословского 
наследия выдающихся богословов-мирян XIX–XX вв., признанного и 
востребованного в западном научном мире, в источниковую базу со-
временных академических исследований.

Литература

	 1.	 Аксаков 1907 = Аксаков Н. П. Основы церковного суда // Церковный го-
лос. 1907. № 5. С. 134.

	 2.	 Аксаков 2000 = Аксаков Н. П. Духа не угашайте! М. : Свято-Филаретов-
ская московская высшая православно-христианская школа, 2000. 168 с.

	 3.	 Антонов = Антонов Николай, свящ. Русские светские богословы и их ре-
лигиозно-общественное миросозерцание. С.-Петербург, 1912.

	 4.	 Безобразов = Безобразов С. С. Русский православный богословский ин-
ститут в Париже // Путь. 1925. № 1. С. 128–133.

	 5.	 Голубкова = Голубкова Н. Ю. Отец Сергий Булгаков. Программа по дог-
матическому богословию: 1943–1944 академический год. II курс // Ис-
следования по истории русской мысли [11]: Ежегодник за 2012–2014 
год / Под редакцией М. А. Колерова. М. : Издатель Модест Колеров, 2015. 
С. 427–439.

	 6.	 Золотарев = Золотарев С., прот. Догматическое богословие в систе-
ме духовного образования // Учебный комитет Русской Православной 
Церкви. URL: https://uchkom.info/publikatsii/8935/ (дата обращения: 
11.01.2024).

	 7.	 Карташёв = Карташёв А. В. Очерки по истории Русской Церкви : В 2 т. 
Т. 2. Репр. воспр. изд. 1959. M. : Наука, 1991. 576 с.

	 8.	 Князев = Князев Алексей, прот. Сергиевское подворье (К шестидесяти-
летию Православного Богословского Института в  Париже)  // «Путь» : 
Православный альманах. 1985. № 5–6 (весна —лето). С. 8–9.

	 9.	 Макарий (Булгаков) = Макарий (Булгаков), митр. Православно-догма-
тическое богословие. Т. II. С.-Петербург, 1883. 674 с.

женщин, выделявшихся особенным рвением и успехами. Большинство профессо-
ров принадлежало к профессорам Академии, но много было и новых. Были сре-
ди профессоров видные представители приходского священства. Были работни-
ки университетские» [Безобразов, 128−133].



103понятие «светского богословия» на рубеже xix–xx веков 
и его актуальность сегодня

	10.	 Никитина = Никитина С. В. Пять основных догматических систем РПЦ 
второй половины XIX — начала XX века: Понимание догмата, задач дог-
матики и богословского метода  // Электронный научно-богословский 
журнал студентов и аспирантов Богословского факультета Православ-
ного Свято-Тихоновского гуманитарного университета. 2009. Вып.  1. 
С. 95–104.

	 11.	 Розанов = Розанов В. В. Священник Н. Р. Антонов. Русские светские бо-
гословы и их религиозно-общественное миросозерцание  // Собр. соч. 
Признаки времени (Статьи и очерки 1912 г.). М.  : Республика, Алго-
ритм, 2006. С. 230–232.

	 12.	 Тихомиров = Тихомиров  Л. А. Духовенство и общество в  современном 
религиозном движении. Издание «Русского обозрения», 1892. 19 с.

	 13.	 Хондзинский = Хондзинский Павел, прот. «Церковь не есть академия»: 
Русское внеакадемическое богословие XIX  века. М.  : Изд-во ПСТГУ, 
2016. 480 с.

	14.	 Шмеман = Шмеман Александр, прот. Русское богословие зарубежом // 
Он же. Сборник статей под редакцией Н. П. Полторацкого. Питтсбург, 
1975. С. 74–91.



104

София Юрьевна Рудакова
Москва, Свято-Филаретовский институт

мистика общения  
у преподобномученицы  
марии (скобцовой)

аннотация: Статья посвящена мистике общения в понимании преподобно-
мученицы Марии (Скобцовой). Мать Мария напрямую связывает аскети- 
ку человекообщения и мистику, а также показывает, что человекообще-
ние  — это вид богообщения. Мистика общения возможна тогда, когда  
общение между людьми происходит не в земной плоскости, а в литурги- 
ческой, когда в каждой встрече с другим человеком происходит и встреча 
со Христом.

ключевые слова: мистика, мать Мария (Скобцова), мистика 
человекообщения, внехрамовая литургия, аскетика

Преподобномученица Мария (Скобцова) — одна из ключевых фигур 
христианства XX в. Н. А. Бердяев называл её «новой душой» [Бердя-
ев, 22]. Мать Мария (Скобцова) переосмыслила богослужение и по-
новому воплощала собирание церкви и человекообщение.

Изучая христианскую аскетическую традицию, мать Мария пи- 
сала об аскетике человекообщения и, как следствие, о мистике че-
ловекообщения. Человек живёт в мире, и его отношения с этим ми-
ром выстраиваются определённым образом. Мирской человек живёт 
разобщённо, он отделён от жизни мира. В мире сем можно наблю-
дать противостояние между «я» и «миром». Мать Мария полагала, 
что чем эгоистичнее, «обмирщённее» живёт человек, тем более он 
отрешён от подлинной жизни мира и мир для него становится не-
ким неодушевлённым комфортом или пыткой, которым противо-
полагается его единственно одушевлённое «я» [Мария (Скобцова), 
115]. Такой она описала светскую жизнь. Но и в христианстве можно 
столкнуться с отделением от человека и мира, и для матери Марии 
примером такой отделённости была традиция монашеского ухода 



105мистика общения  
у  преподобномученицы марии (скобцовой)

из мира. Главным и единственным в этой традиции является только 
любовь к Богу, а всё остальное — лишь послушание.

Жалость, любовь, труд, ответственность за человеческую душу, жертвен-
ность — всё это обязательные элементы в послушании, но для них надо 
знать меру. Им не надо давать захлёстывать и распылять дух … иначе 
можно утерять своё «я», расточить его в мире [Мария (Скобцова), 115].

Но для матери Марии мирское делание имеет ключевое значе-
ние. Мать Мария писала об этом так:

Когда нам приходится навещать больных, кормить безработных, учить 
детей, общаться со всеми видами человеческого горя и человеческого 
падения, иметь дело с пьяницами, с преступниками, с сумасшедшими, 
с унывающими, с опустившимися — со всей духовной проказой нашей 
жизни — это не только дань послушанию, имеющему границы в нашем 
главном внутреннем делании, а  это само внутреннее делание, это не-
отделимая часть нашего главного. Чем больше мы выходим в мир, чем 
больше отдаём себя миру, тем менее мы от мира, потому что мирское 
себя миру не отдаёт [Мария (Скобцова), 116].

Она указывает, что великим и единственным подвигополож-
ником мирского делания был Христос. Не какими-то вторичными 
Своими свойствами, но всем своим Богочеловечеством Он пребывал 
в мире, и не «соблюдал» Себя, но расточал. В таинстве евхаристии 
Христос отдал своё Богочеловеческое Тело миру. «Он сочетал 
мир в приобщении этому Богочеловеческому Телу. Он сделал его 
Богочеловечеством» [Мария (Скобцова), 117]. Такая отдача Себя 
миру у Христа, с точки зрения матери Марии, воплощает в себе идею 
соборности. Каждый человек являет в себе образ Божий, и каждый 
христианин становится членом Тела Христова. «Обращаясь с  ми-
ром в лице каждого отдельного человека, мы знаем, что общаемся 
с образом Божиим, и, созерцая образ, соприкасаемся с Первообра-
зом — общаемся с Богом» [Мария (Скобцова), 117]. Вот почему чело-
векообщение также является и иным видом богообщения. При этом 
человекообщение в большинстве своём проходит лишь в плоскости 



106 софия юрьевна рудакова

земных встреч и лишено подлинной мистики, которая делает его 
богообщением. Какие возможности видит мать Мария, чтобы из-
менить такое положение дел?

Мать Мария призывает к тому, чтобы наше отношение к лю-
дям стало подлинным и глубинным богослужением. Ключевым 
тезисом выступает для неё сравнение человеческой жизни с хра-
мом: священник во время богослужения кадит не только иконы, 
но и людей как иконы Бога. Вот так же надо относиться и к миру: 
нужно переживать весь мир как единый храм, украшенный икона-
ми, которым надлежит поклоняться, которые надлежит чтить и лю-
бить, потому что эти иконы — подлинные образы Божии. Мать Ма-
рия называет такое отношение к миру «внехрамовой литургией». 
«Внехрамовая литургия становится нашим жертвенным служением 
в храме мира, украшенного живыми иконами Божиими, служение 
общее … великое действо нашего богочеловеческого единения» 
[Мария (Скобцова), 119]. Встреча с  каждым человеком должна 
быть встречей со Христом — так и осуществляется внехрамовая 
литургия. Как отмечает А. И. Шмаина-Великанова, внехрамовая ли-
тургия она не потому, что отрицает то, что в храме, «одно и то же 
соединение в Тело Христово происходит и в храме, и на рынке, если 
человек силён в отношениях с другими людьми превратить рынок 
в то место, где Церковь осуществляется» [Шмаина-Великанова, 34]. 
Именно в таком литургическом человекообщении мы причащаем-
ся и к богообщению, становимся способны к подлинному общению  
с Богом.

Мать Мария утверждает, что если правильно и духовно подойти 
к миру, то нам придётся «не только давать ему от нашей духовной 
скудости, но бесконечно больше получать от живущего в нём Лика 
Христова, от общения со Христом, от сознания себя частью Христо-
ва тела» [Мария (Скобцова), 119]. В таком общении и заключается 
мистика человекообщения. «Всё в мире может быть христианским 
только в том случае, если проникнуто подлинным трепетом богооб-
щения, доступного и на путях подлинного человекообщения» [Ма-
рия (Скобцова), 120]. Это должно быть основой жизни христианина, 
подлинным делом церкви [Крошкина 2017]. Если этой основы нет, 
то нет и подлинного христианства.



107мистика общения  
у  преподобномученицы марии (скобцовой)

В подлинном христианстве мать Мария выделяет для человека 
два возможных пути христианского служения — путь Христа и путь 
Богоматери.

Путь Христа есть путь сыновний. Тот, кто служит Богу, взирает 
на Христа и подражает Ему, идя по Его пути. К такому служению при-
зывал Сам Подвигоположник, к этому призывали все святые, начи-
ная с апостола Павла: «Подражайте мне, как я Христу» (1 Кор 4:16). 
Но в чём должно заключаться это подражание? Путь Сына состоит 
в первую очередь в свободном, добровольном, ответственном взя-
тии креста и шествовании на Голгофу. Но всякий ли крест является 
подражанием кресту Христову? Мать Мария вспоминает о разбой-
нике, распятом на Голгофе рядом со Христом и поносившем Его. На 
каком-то отрезке времени разбойник имел с Ним общую судьбу, но 
его мучения на кресте не означают, что его крест был подражанием 
Сыну Человеческому. Смысл креста — в «вольном приятии подвига 
и ответственности, в свободном распинании своих грехов» [Мария 
(Скобцова), 167]. Однако в таком подходе для матери Марии видится 
большая опасность и соблазн. Когда мы говорим «мой крест», то име-
ем в виду свой личный путь к Богу, личное следование за Христом, 
свои жизненные ситуации, страдания и болезни. «Бог и моя душа, 
несущая свой крест». Можно ли такое переживание личного крест-
ного пути посчитать мистическим опытом и если да, то каково его 
содержание? Мать Мария называет такой подход протестантской, 
обособляющей и индивидуалистической мистикой, в которой нет 
места для Церкви и её соборного начала, для богочеловеческого вос-
приятия всего процесса христианской жизни; для неё такая жизнь, 
когда люди по мере своей силы, веры, личного подвига отвечают на 
призыв Бога и только этим и спасаются — «христианничание» [Ма-
рия (Скобцова), 168], а всё остальное — приспособление основных 
христианских начал к другим областям жизни человека.

Сыновний же путь предполагает, что христианин берёт на себя 
не только свой крест, но и крест чужой, и тогда его путь становится 
жертвенным служением другому. В сыновнем пути открывается ещё 
один путь — богоматеринский.

Путь Богоматери придаёт церковное измерение сыновнему 
пути, вот почему мать Мария призывает подражать не только Сыну 



108 софия юрьевна рудакова

Божьему, но и Божьей Матери. «Каждый человек не только образ 
Божий, икона Божества … Каждый человек также и образ Богома-
тери, рождающей в Себе Христа от Духа Свята» [Мария (Скобцова), 
171–172]. Образ Богоматери в человеке освящает путь человека и по-
зволяет относиться к другому подлинно, религиозно. Для понимания 
пути богоматеринства необходимо познать, что есть Голгофа Сына 
для Матери. Если для Сына Голгофа есть страдание, то для Его Матери 
она становится со-страданием, со-бытием, со-переживанием. «Судь-
ба Матери — крест Сына, становящийся мечом, пронзающим душу» 
[Мария (Скобцова), 171]. В таком соединении Её с Сыном — главная 
тайна Богоматери. Эта связь судеб актуальна не только для Христа и 
Богоматери, но применима и в отношении к Церкви и каждому чело-
веку сегодня, ведь Божья Матерь через Христа является матерью все-
го Богочеловечества. Поэтому и сегодня Она продолжает со-страдать,  
со-участвовать, со-переживать каждой человеческой душе.

В мире крест принято трактовать как пассивное претерпева-
ние страданий, а меч становится символом активности и силы, но 
в Евангелии иначе: Христос добровольно идёт на Крест. Таким об-
разом, крест означает активную позицию, в то время как меч стано-
вится символом пассивного страдания, оружия, пронзающего душу 
Богоматери. «Крест Сына человеческого, вольно принятый, стано-
вится обоюдоострым мечом, пронзающим душу Матери, не потому 
что Она вольно его избирает, а потому, что Она не может не страдать 
страданиями Сына» [Мария (Скобцова), 169]. Вот почему для матери 
Марии человеческая душа должна быть причастна не только судьбе 
Сына, но и судьбе Богоматери. Мать Мария писала о богоматерин-
ском завете, который предполагает, что человек должен научиться 
воспринимать других людей как своих детей [Крошкина 2015], усы-
новлять их себе. Предел богоматеринского отношения — это узрение 
в другом Бога и Сына. В богословской мысли матери Марии Крест 
ближнего должен стать для христианина мечом, пронзающим душу 
сострадательной любовью. Именно в этой плоскости лежат подлин-
ные мистические основы человекообщения, когда душа восприни-
мает крест другого человека, его сомнение, его горе, его искушения, 
падения. Эта духовная тайна человекообщения дана в Новом завете 
в заповеди «да любите друг друга, как Я возлюбил вас».



109мистика общения  
у  преподобномученицы марии (скобцовой)

Итак, мистика общения возможна тогда, когда общение между 
людьми происходит не в земной плоскости, а в литургической, ког-
да в каждой встрече, в каждом моменте жизни человека происходит 
общение со Христом, соединение в Тело Христово — и в храме, и 
за его пределами. Это — единственно должное отношение человека 
к человеку, по мнению матери Марии. Важно узреть в другом образ 
Божий, а затем усыновить его. Это есть новое отношение к миру, где 
основой Церкви как Тела Христова являются отношения между людь-
ми. И в таком пределе мать Мария предлагает взглянуть не только на 
себя и на свой путь, но и на общение с другим человеком. 

Литература

	 1.	 Бердяев = Бердяев Н. А. Памяти монахини Марии (Скобцовой) // Вест-
ник Русского Студенческого Христианского Движения. 1965. № 78. 
С. 21–23.

	 2.	 Гаккель = Гаккель Сергий, прот. Мать Мария. Париж  : YMCA-Press, 
1992. 176 с.

	 3.	 Крошкина 2017 = Крошкина Л. В. «Попробуем осуществить подлинную 
христианскую соборность» // Преображенское братство. 20 июля 2017 г. 
URL: https://psmb.ru/a/poprobuem-osushchestvit-podlinnuiu-khristianskuiu-
sobornost.html (дата обращения: 2.06.2022).

	 4.	 Крошкина 2015 = Крошкина Л. В. «Богоматеринский путь» и его вопло-
щение в служении матери Марии // Преображенское братство. 31 мар-
та 2015 г. URL: http://psmb.ru/newmartyrs/article/bogomaterinskii-put-i-
ego-voploshchenie-v-sluzhenii-m-5525/ (дата обращения: 2.06.2022).

	 5.	 Мария (Скобцова) = Мария (Скобцова), прпмц. Жатва Духа. Религиозно-
философские сочинения. Санкт-Петербург : Искусство-СПБ. 2004. 566 с.

	 6.	 Шмаина-Великанова = Шмаина-Великанова А. И. Внехрамовая литургия  
матери Марии // Вестник РХД. 2000. № 181. С. 30–45.



110

Александр Анатольевич Корнеев
Москва, Свято-Филаретовский институт

взгляды архимандрита спиридона 
(кислякова) на духовно-нравственное 
состояние церкви и общества  
начала xx века

аннотация: В статье анализируются взгляды архимандрита Спиридона (Кис-
лякова) (1875–1930) на состояние церковной жизни в начале ХХ в. Оценка ар-
хим. Спиридоном жизни церкви определялась его горячей верой и устремлени-
ем к христианской жизни по Евангелию. Несоответствие реального состояния 
церкви требованиям евангельских заповедей приводило его к поиску причин 
и предпосылок этих несоответствий, который находил отражение в его книгах. 
Автор выстраивает определённую логику причин и следствий греховного со-
стояния жизни церкви, общества и отдельного человека. Взгляды архим. Спи-
ридона на духовно-нравственное состояние церкви и общества в  начале 
ХХ в. были близки некоторым взглядам других церковных деятелей, напри- 
мер, прот. В. Свенцицкого, В. И. Экземплярского, В. В. Зеньковского и др.

Архим. Спиридон возводит ответственность за состояние церковной жиз-
ни, как правило, к священнослужителям, но также не снимает её с народа.

ключевые слова: архим. Спиридон, Кисляков, жизнь церкви, духов-
ная оценка, покаяние, Евангелие, Христос

Архимандрит Спиридон (Кисляков) (1875–1930), служение которо-
го пришлось на начало ХХ в., время, когда взгляды на роль и задачи 
церкви широко обсуждались в церковных кругах (в Предсоборном 
присутствии [Отзывы, 545–546], Философско-религиозных обще-
ствах Киева 1, Петербурга, Москвы 2), стал одним из самых горячих 
и самобытных проповедников, говоривший не столько о реформах, 

1	 О темах заседаний КРФО см.: Филиппенко Н. Г. Киевское Религиозно-философ-
ское общество (1908–1919): контуры истории // Вестник Русской христианской 
гуманитарной академии. 2007. Т. 8(1). С. 250–257.

2	 См., напр.: [Набокина; Ермичев].



111взгляды архимандрита спиридона (кислякова)  
на духовно-нравственное состояние церкви и общества …

сколько о покаянии церкви. С детских лет на его мысль оказыва-
ли влияние верующие односельчане и те, кого будущий архиман-
дрит считал своими духовными учителями (Семён Самсонович, 
с которым он не раз паломничал, юродивый Максим и др.). В сво-
их книгах он упоминает имена Оригена, св.  прав.  Иоанна Крон-
штадтского, Л. Н. Толстого. Судя по всему, он читал киевский жур-
нал «Христианская мысль», где публиковались В. В. Зеньковский, 
Н. А. Бердяев, В. И. Экземплярский, А. Е. Жураковский, ставшие его  
сподвижниками.

Специфика взгляда архим. Спиридона на духовно-нравственное 
состояние церкви и российского общества определяется его особой 
требовательностью к обществу, народу, государству, которые имену-
ют себя христианскими. В своих книгах он не раз сокрушается о том, 
что Христос и Евангелие попраны в обществе и церкви. В поисках 
причин такого отношения ко Христу и Евангелию архим. Спиридон 
не ограничивался анализом истории начала ХХ в., но стремился ох-
ватить весь 16-вековой константиновский период церковной исто-
рии. В определённом смысле он предложил свою историософскую 
концепцию становления и развития церкви как институции и её 
поражения грехом.

Точкой отсчёта, имеющей решающее значение для духовной 
жизни христиан (прежде всего священнослужителей), архим. Спи-
ридон считает явление креста императору Константину со словами 
«Сим победиши» и, как своего рода грехопадение церкви, — поста-
новление Арелатского (Арльского) собора 314 г., на котором прозву-
чала анафема на христиан, отказывающихся от военной службы 3. 
Для архим. Спиридона это означает принятие церковью иного духа 
и иной власти, измену Христу и открытое отречение от Евангелия 
[Исповедь, 242]. Он понимает это как закат истинного христианства 
первых веков и начало христианства государственного, враждебного 
Христу. Падение церкви, по архим. Спиридону, выражается в главном 
грехе — отказе христиан от власти Христа и в подчинении земной 
власти мира сего, т. е. государству, использовавшему церковный со-
бор как инструмент для своей политики. Слова Христа «дана Мне 

3	 Об Арелатских соборах см.: [Зайцев].



112 александр анатольевич корнеев

всякая власть на небе и на земле» (Мф 28:18) были, как видится ар-
хим. Спиридону, церковью отвергнуты. Архим. Спиридон усматри-
вает в этом проявление «неуверенности во Христе» [Исповедь, 153] и 
Его слове как грех, повлиявший впоследствии на церковное сознание.

Среди богословов и историков церкви можно встретить оцен-
ки Константиновской эпохи истории церкви, близкие тем, что даёт 
архим. Спиридон. Например, В. В. Зеньковский называл этот период 
«периодом порабощения Церкви» [Филиппенко, 161]. Различие при-
род церкви и государства подчёркивал В. И. Экземплярский, полагая, 
что для церковной жизни гонения могут быть более полезны, чем 
вмешательство власти в её течение [Филиппенко, 162]. По мнению 
протопр. Александра Шмемана, с обращением императора Констан-
тина в богословии произошёл «самый большой перелом из всех, ког-
да-либо пережитых Церковью» [Шмеман, 100]. Для архим. Спиридона 
определяющим стало постановление Арелатского собора, отразившее 
искажение отношения церкви к войне, которую считает тяжелейшим 
преступлением государства, грехом массового убийства.

Развитие греховности архим. Спиридон видит в институциали-
зации церкви. Церковь начинает мыслить себя одним из государ-
ственных учреждений, становится «государственным парламентом» 
[Исповедь, 236]. Христос и Евангелие «подменяются» институтом 
церкви, с чем архим. Спиридон связывает возникновение в духовен-
стве «особого типа неверия» 4, опирающегося на законы и порядки 
института государства. Он вспоминает выражение свт. Киприана 
Карфагенского: «Кому Церковь не мать, тому Бог не отец» [Испо-
ведь, 249], которое теперь может использоваться как средство под-
чинения, поскольку Церковь понимается не как собрание верных, 
а как новая система отношений по образцу отношений внутри го-
сударства. Соответственно, догматизируется клерикализм, учение 
апостолов подменяется «сборником церковных правил», «мёртвым 
обрядоверием» [Исповедь, 251] и др.

Архимандрит Спиридон не был одинок в своей оценке состоя-
ния церкви и общества. Так, прот. Валентин Свенцицкий отмечал, 

4	 [Нерчинская каторга, 167]. Слова о неверии архим. Спиридон вкладывает в уста 
одного из арестантов, передавая свидетельство о духовенстве человеку со стороны.



113взгляды архимандрита спиридона (кислякова)  
на духовно-нравственное состояние церкви и общества …

что в обществе «любовь к Кесарю больше, чем к Богу», а церковь 
поглощена государством [Свенцицкий, 50]. Н. Н. Неплюев, основа-
тель и блюститель Крестовоздвиженского трудового братства, сви-
детельствовал о  нежелании жить по-христиански подавляющего 
большинства людей и об их систематической измене Христу «всем 
строем жизни» [Неплюев, 69]. Подмены в церковной жизни отмечали 
и другие философы и богословы 5.

С началом Константиновского периода архим. Спиридон связы-
вал проблему разделения целостности Христова учения на догмати-
ческую и нравственно-этическую части. Первую охраняла церковь, 
а вторая была отдана государству, т. е. в ней возобладали законы 
и правила общественных отношений вместо евангельского духа. 
Научение священнослужителей в духовных заведениях строилось 
по «книжному», исключительно теоретическому принципу, разры-
вавшему «евангельскую цельность» на догматическую и моральную 
части. Всё это, по мнению архим. Спиридона, привело к объектива-
ции догматического учения, к разрыву у священнослужителей веры 
и жизни: они не могут привить народу истинную веру, поскольку 
сами не научены ей, не живут ею и не готовы отдать свою жизнь 
Христу. Архим. Спиридон фиксирует одну из причин греховного со-
стояния общества как «отсутствие богосыновнего, Евангельского, 
нравственного воспитания в людях» [Исповедь, 161], что означает 
подмену евангельского учения «этикой государственного эгоиз-
ма» [Я хочу пламени, 261]. Такое положение дел неизбежно приво-
дит к искажениям в жизни по вере и в понимании христианства. 
Л. П. Карсавин связывал появление подобных искажений в практике 
церковной жизни с отвлечённым пониманием христианства, след-
ствием которого становится нарушение единства веры и дел, и са-
мой церкви «отводится какая-нибудь одна сфера жизни, тем самым 
отвлекаемая от прочих», рассматриваемых как нецерковные [Кар-
савин, 32]. Такое понимание иллюстрируют слова одного из героев 

5	 В трудах таких церковных писателей и деятелей, как св. прав. Иоанн Кронштадт-
ский, прот. Георгий Флоровский, В. Соловьёв, прот. Сергий Булгаков, Н. Бердяев 
и др. можно найти размышления, которые касаются темы подмены жизни церк-
ви и духовного кризиса. См., напр.: [Флоровский; Булгаков; Бердяев].



114 александр анатольевич корнеев

книги архим. Спиридона «Царь христианский»: «Мне казалось, что 
сущность христианства состоит в том, чтобы ходить в церковь, ис-
поведоваться, причащаться, чтить святых, поклоняться иконам, по-
читать святые места, кто родится — крестить, кто умрёт — хоронить 
с отпеванием» [Царь христианский, 49].

Автор связывает подмены в  церковной жизни с  противоре-
чивой ситуацией в  области духовного образования и просвеще-
ния — научение базируется не на Евангелии, а на учебниках Закона 
Божьего, в которых на первом плане вместо Нагорной проповеди 
рассматриваются заповеди Моисея [Царь христианский, 209], т. е. 
закон. Такой подход к научению возникает из того самого «особо-
го типа неверия» церковнослужителей и порождает в людях «не-
уверенность во Христе», как называет эту веру архим. Спиридон. 
Неуверенность, в свою очередь, приводит к раздвоенности жизни: 
с одной стороны, христианин призван жить по заповедям Христа, 
с другой — его жизнь регламентируется общественными отноше-
ниями, государственными законами, «этикой государственного 
эгоизма». Неуверенность, породившая раздвоенность, далее ведёт 
к остальным грехам.

Здесь уместно вспомнить пример Н. Н. Неплюева, который 
остро переживал проблему поверхностности духовного образова-
ния. Он видел начало возрождения духовной жизни в создании над-
лежащего процесса образования. Его подход к организации школы 
ради воспитания крестьянских детей «в сознательной вере во Христа 
Спасителя и сознательной любви к Нему» помог многим обрести 
цельность христианской жизни [Неплюев, 70].

Двойственность, полярность души архим. Спиридон понимает 
как грех русского человека. Многолетний опыт исповедей каторжан 
открывает ему парадоксальную человеческую склонность к «стихий-
ному сверхъестественному злу» [Нерчинская каторга, 197], которое 
захватывает человека в плен и порождает в нём зверские злодея-
ния. Душа русского человека, по мнению архимандрита, «двойчáта» 
[Я хочу пламени, 208] потому, что она добра, проста, искренна и 
одновременно чрезвычайно восприимчива «ко всему злому» [Нер-
чинская каторга, 125]. Высокая религиозность русских людей может 
переходить в крайнюю степень порочности, готовность искренне 



115взгляды архимандрита спиридона (кислякова)  
на духовно-нравственное состояние церкви и общества …

каяться сочетается с отчаянием и готовностью предавать Христа. 
Главный грех человека, как общества и церкви в целом, заключается 
в измене Христу, в подмене веры в Бога верой в языческие законы, 
в среде которых появляются другие грехи вплоть до самых тяжёлых 
(насилие, предательство, убийство, ложь, лицемерие и др.). Таким 
образом можно сказать, что для архим. Спиридона грех отвержения 
власти Христа имеет всеобъемлющее значение, из него рождаются 
остальные грехи.

Архимандрит Спиридон показывает, что церковь, отступая от 
своего призвания, превращается в нечто внешнее, в организацию, 
во многом теряя свою живую связь со Христом. Опираясь на опыт 
первохристианской церкви, он сопоставляет его с  современным 
церковным состоянием и выявляет несоответствие на конкретных 
примерах: поддержка войн, отсутствие самоотреченной любви, под-
мена Христовой власти властью кесаря, Христова учения внешними 
атрибутами и святынями и проч., что, по его мнению, свидетельству-
ет о враждебности ко Христу современного христианства. В резуль-
тате этого сопоставления архим. Спиридон ставит вопрос: «Почему 
жизнь христиан так упорно и систематически идёт против Христа?» 
[Исповедь, 237]. Ответ, который даёт сам о. Спиридон и который 
должен послужить к покаянию, таков: государство и государствен-
ное духовенство заменили для народа истинного Христа — собой. 
Архимандрит Спиридон полагает, что от жизни пастырей зависит 
вера народа, и эта связь является для него принципиальной. Ответ-
ственность за духовное состояние церкви и общества архим. Спири-
дон возлагает на священноначалие, к которому обращает покаянный 
призыв — послание «Исповедь своей души» и адресует его Поместно-
му собору Российской церкви. В тексте послания он формулирует и 
исповедует грехи, от которых отрекается сам. В надежде пробудить 
совесть других пастырей архим.  Спиридон предлагает покаяться 
в них церковному собору. Как важнейшие грехи и предмет для по-
каяния он выделяет следующее: 

1)	 «языческие законы, легшие в основу христианской семейной 
и общественной жизни» [Исповедь, 241–242];

2)	 пороки в среде духовных лиц: папизм, властолюбие, деспо-
тизм, стяжательство, властолюбие, коммерциализм и т. д.;



116 александр анатольевич корнеев

3)	 кощунственное отношение к молитве (например: служение 
до 100  молебнов в  день на Крестном ходе ради бо́льших сборов) 
[Я хочу пламени, 140];

4)	 церковное богослужение, в котором прославляется не имя 
Сына Божьего, а обоготворяются сильные мира сего;

5)	 любая присяга как измена Богу — своему Царю и Господу;
6)	разделения христиан, в  т.  ч. по национальному признаку, 

обожествление государства;
7)	 смертная казнь;
8)	война и освящение её благословениями, проповедями, мо-

лебнами.
Итак, оценка духовного состояния общества и взгляд архим. Спи- 

ридона на грехи народа и церкви свидетельствуют о его высоких тре-
бованиях к той жизни, которую должны вести христиане. В основе 
греха, порождающего духовные проблемы, он видит «особый тип не-
верия», развившийся с момента отказа церкви от своего призвания 
быть провозвестницей Царства Божьего и служительницей Нового 
Завета. Отвержение церковью Христа архим. Спиридон связывает 
с началом Константиновского периода истории церкви и, в частно-
сти, с Арелатским собором 314 г., где анафематствовали христиан за 
отказ от участия в войнах.

Важное следствие этого греха, по мнению архим. Спиридона, 
заключается в том, что церковь оказалась не в состоянии учить ис-
тинной христианской жизни, и народ, при отсутствии евангельско-
го воспитания, укоренился в  «неуверенности» во Христе. Раздво-
енность жизни — считать себя христианином и при этом служить 
кесарю — стала греховной природой человека, церкви и «христиан-
ского» общества.

Мы можем сказать, что критика архим.  Спиридоном церкви 
заключалась не только в обличении. Он призывал церковь к покая-
нию, к возвращению к подлинному христианскому духу, как он его 
понимал, который должен быть основан на любви, отдании себя 
Христу и служению Ему, а не на формализме и обрядовой стороне. 
Его видение нравственного и духовного кризиса в церкви и обще-
стве стало результатом пути его собственного покаяния. Взгляды 
архим. Спиридона можно охарактеризовать как призыв к очищению 



117взгляды архимандрита спиридона (кислякова)  
на духовно-нравственное состояние церкви и общества …

и обновлению церковной жизни, чтобы церковь стала живым орга-
низмом, где действует Дух Христов. Строгость его суждений вызвана 
его особой требовательностью к чистоте христианской жизни, от-
ношению к Евангелию как единственному руководству для христи-
анина, несмотря на максимализм евангельских заповедей.

Эти идеи нашли отражение во всех его трудах, и во многом 
остаются актуальными и проблематизирующими церковную жизнь 
и сегодня.

Источники

	 1.	 Из виденного = Спиридон (Кисляков), архим. Из виденного и пережитого. 
Воспоминания проповедника-миссионера. М. : Синопсисъ, 2019. 224 с.

	 2.	 Исповедь = Спиридон (Кисляков), архим. Исповедь священника перед 
Церковью. М. : Эксмо, 2018. 274 с.

	 3.	 Нерчинская каторга = Спиридон (Кисляков), архим. Нерчинская катор-
га. Земной ад глазами проповедника. М. : Эксмо, 2019. 368 с.

	 4.	 Царь христианский = Спиридон (Кисляков), архим. Царь христиан-
ский. Киев, 1920. 128 с.

	 5.	 Я хочу пламени = Спиридон (Кисляков), архим. Я хочу пламени. Жизнь 
и молитва. М. : Эксмо, 2019. 296 с.

Литература

	 1.	 Бердяев = Бердяев Н. А. Смысл творчества. М. : АСТ : Хранитель, 2007. 
672 с.

	 2.	 Булгаков = Булгаков С. Н. Философия хозяйства. М. : Наука, 1990. 412 с.
	 3.	 Ермичев = Ермичев  А. А. Религиозно-философские искания в  России:  

Санкт-Петербургское религиозно-философское общество (1907–1917 гг.) / 
«Русская мысль»: Историко-методологический семинар в  РХГА. СПб., 
2006. URL: https://rhga.ru/science/conferences/rusm/stenogramms/rpho.
php (дата обращения: 19.08.2022).

	 4.	 Зайцев = Зайцев Д. В. Арелатские соборы // Православная энциклопе-
дия. Т. 3. М. : Православная энциклопедия, 2003. С. 193–194.

	 5.	 Карсавин = Карсавин Л. П. Об опасностях и преодолении отвлечённого 
христианства // Путь. 1927. № 6. С. 32–49.



118 александр анатольевич корнеев

	 6.	 Набокина = Набокина Н. Е. Московское Религиозно-Философское обще-
ство памяти Владимира Соловьёва (1905–1918 гг.) : автореф. дис. канд. 
ист. наук / МПГУ. М., 2014. 28 с.

	 7.	 Неплюев = Неплюев Н. Н. Трудовые братства: могут ли долее обходить-
ся без них церковь и христианское государство и как их осуществить? // 
История церковных братств в России : Сборник документов : Хрестома- 
тия по истории Русской православной церкви / Сост. Ю. В. Балакшина, 
Н. Д. Игнатович : Предисл., комм. Ю. В. Балакшиной, Н. Д. Игнатович, 
К. П. Обозного. М. : Свято-Филаретовский православно-христианский 
институт, 2018. С. 69–79.

	 8.	 Отзывы = Отзывы епархиальных архиереев по вопросу о церковной ре-
форме. СПб., 1906. Т. 2. С. 545–546.

	 9.	 Свенцицкий = Свенцицкий В. П. Христианское братство борьбы и его 
программа / Доклад, читанный в Москве, в Религиозно-Философском 
Обществе памяти Вл. Соловьёва 21 ноября 1905 года // Он же. Собр. соч. 
Т. 2. Письма ко всем: обращения к народу 1905–1908. М. : Даръ, 2009. 
С. 40–53.

	10.	 Филиппенко = Филиппенко Н. Г. Киевские философские общества нача-
ла XX века / Н. Филиппенко. М. : Модест Колеров, 2021. 298 с. (Исследо-
вания по истории русской мысли; т. 28).

	 11.	 Флоровский = Флоровский Георгий, прот. Пути русского богословия  / 
Прот. Георгий Флоровский ; с предисл. Н. Лосского. М. : Институт Рус-
ской цивилизации, 2009. 848 с.

	 12.	 Шмеман = Шмеман А., протопр. Исторический путь Православия. Нью-
Йорк : Изд-во им. Чехова, 1954. 388 с.



119

Михаил Чингизович Бахадов
Москва, Свято-Филаретовский институт

идея воцерковления жизни  
архимандрита феодора (бухарева)

аннотация: Доклад посвящён идее воцерковления жизни русского религиоз-
ного богослова архимандрита Феодора (Бухарева). 

ключевые слова: русское-религиозное богословие, воцерковление 
жизни, отношение церкви и государства, границы церкви

Проблема воцерковления (оцерковления) жизни в XIX в. впервые 
была поставлена в русской богословской мысли Н. В. Гоголем в тру-
дах «Выбранные места из переписки с друзьями» 1 и «Авторская ис-
поведь». В дальнейшем многие церковные и светские авторы предла-
гали варианты преодоления разрыва между светским и церковным, 
культурой и верой, современностью и православием.

Архимандрит Феодор был первым представителем церкви, ко-
торый предложил положительное решение этой проблемы. Он пи-
сал о необходимости и возможности сближения православия и со-
временности, об освящении всех сторон жизни Светом Христовым 
и о соединении со Христом всей жизни человека.

Александр Матвеевич Бухарев был сыном диакона сельского 
прихода Тверской епархии, учился в Тверском духовном училище 
и семинарии, затем в Московской духовной академии, окончив её 
в 1846 г. со степенью магистра. В том же году он принял монашество 
и трудился на кафедре Священного писания в Московской духов-
ной академии, где в 1852 г. стал экстраординарным профессором и 
оставался им до 1853 г. В этот период на него обратил внимание ми-
трополит Московский и Коломенский Филарет (Дроздов) и стал его 
покровителем. В 1853 г. о. Феодор был возведён в сан архимандрита. 
Его стремление активно взаимодействовать со светской культурой 

1	 См: [Гоголь, 126].



120 михаил чингизович бахадов

вызвало недовольство митр. Филарета, и тот в 1854 г. перевёл его 
в Казанскую академию, в ней архим. Феодор до 1857 г. преподавал 
Священное писание и был инспектором. Там он активно пропове-
довал в светских кругах, даже появились вечера с отцом Федором; 
в 1857 г. о. Феодор был награждён орденом св. Анны 2-й степени.

В 1858 г. архим.  Феодор был назначен в  цензурный комитет 
Санкт-Петербурга и получил возможность печатать свои работы. Его 
работа «О православии в отношении к современности» [Бухарев] вы-
звала наибольший резонанс и шквал критики. Вследствие этого из-
дание труда «Исследования Апокалипсиса», тираж которого был уже 
напечатан, было приостановлено, а потом и вовсе запрещено к печати 
Св. Синодом. После этих событий о. Феодор подал прошение о снятии 
с себя сана и о выходе из монашества. Он объяснял это тем, что не-
возможно «оставаться в противных совести отношениях беспрекос-
ловного повиновения своему духовному начальству» [Соловьёв, 332], 
которое препятствовало его проповеди в печати; с другой стороны — 
тем, что следуя за Христом, Который сошёл в мирскую жизнь, чтобы 
возглавить её, и сам он хочет «войти в самую мирскую жизнь со своей 
проповедью в звании простого мирянина» [Знаменский, 357].

В 1863 г. архим. Феодор снял с себя сан, был расстрижен и ли-
шён степени доктора богословия. В этом же году он женился на до-
чери Переяславского помещика А. С. Родышевской. До конца жизни 
он продолжал проповедовать Христа в печати и в собраниях.

Архимандрит Феодор почил в 1871 г., и в течение нескольких 
десятилетий его работы не были предметом церковной и обществен-
ной полемики. В начале ХХ в., начиная с религиозно-философских 
собраний 1901–1903 гг., вопросы, которые архим. Феодор поднимал 
в своих работах, вновь стали широко обсуждаться. Тексты о. Феодора 
с 1906 г. стали публиковаться, а его наследие было актуализировано 
во многом трудами о. Павла Флоренского.

Идеи архим. Феодора о воцерковлении всей жизни не теряют 
своей актуальности и сегодня, коротко их можно обобщить следу-
ющим образом.

Идея воцерковления всей жизни предполагает, что человек во 
всех сферах своего бытия — в семье, в отношениях с государством 
и обществом, в домашнем быту и в рабочих обязанностях — даёт 



121идея воцерковления жизни  
архимандрита феодора (бухарева)

Христу возможность действовать. Это может быть действие человека 
в Духе Христовом, или совершение труда как бы под началом Христа, 
или соотнесение своей жизни с теми образами, которые даны веру-
ющим в Евангелии. Архимандрит Феодор не всегда конкретизирует, 
как непосредственно можно исполнить подчинение всех сфер жизни 
Христу. В то же время он призывает своих читателей к ответствен-
ности за то, чтобы в их жизни ничего не оставалось вне Бога, а зна-
чит, и к свободе воплощения этого принципа воцерковления жизни 
в каждой конкретной ситуации.

Для архим. Феодора Боговоплощение, кеносис и искупительный 
подвиг Христа были основанием для раскрытия идеи воцерковления 
жизни. Он опирался непосредственно на догматы Православной 
церкви, раскрывал Боговоплощение, отталкиваясь от древних ере-
сей, и показывал, как их дух действует в современности. По мнению 
архим. Феодора, арианство имело практическое воплощение в совре-
менности в том, что христиане теперь не готовы признавать Христа 
«верховным живым началом своей мысли, своей воли, сердца, вооб-
ражения, и следовательно, всей области наук, искусств, жизни обще-
ственной и частной» [Бухарев, 60], а из такого отношения, по его 
мнению, следует и непризнание Христа своим Богом на деле.

Полуарианством архим. Феодор называл явления, когда всё, от-
носящееся к вере и Христу, в церковной области жизни исполняется 
человеком как следует, а в остальных житейских или гражданских 
делах действуют в  первую очередь другие начала и силы: косми-
ческие, природные, исторические, социальные. Это соответствует 
признанию Христа Богом, но не до конца, а как бы «с оговорками». 
Духу полуарианства противостоит догматическое положение о еди-
носущии Отца и Сына, благодаря чему Христос, истощивший Себя 
за мир, все области жизни человека, и общественной, и частной без 
исключения, может «привести под Своё верховное начало и благо-
воление Отца Небесного» [Бухарев, 69]. Из этого следует, что везде 
христианину должно помнить о своём христианском призвании и 
совести, не раздваиваться.

Дух современного монофизитства, по мысли архим. Феодора, 
проявляется в том, что люди пытаются подавить человеческое на-
чало божественным даже при отстаивании истины Православия, как 



122 михаил чингизович бахадов

бы преследуя современное несторианство. В практике церковной 
жизни в отношениях верующих людей к Богу и к человеку челове-
ческое не следует отбрасывать как негодное, например: «Бросим, — 
говорят, — наш слабый человеческий ум, воображение, особенно 
эту бренную телесность; будем попирать и уничтожать нравственно 
нашу личность; вознесёмся духом к небесному и божественному» 
[Бухарев, 68]. Наоборот, следует просвещать всего человека Светом 
Христовым и всего себя устремлять к Богу.

Современное македонианство — это когда человек верит, что 
Дух, Который только и может ввести его в познание любви Христовой,  
ослабел и уже не может действовать в  верующих людях [Бухарев, 
68]. Потому особенно следует укреплять веру людей в возможность 
Духу Святому действовать во всех направлениях человеческой жиз-
ни, в том числе в делах простых и обыденных, а также в науке, ис-
кусстве и философии.

Кеносис Христа архим. Феодор связывал с попущением Божьим: 
Христос смирил Себя так, что позволил миру осуществляться как бы 
вне Себя, при этом всё же незримо присутствуя Своей мыслью во всём 
творении. Искупительный подвиг Христа, как полагал архим. Фео-
дор, распространяется на всё творение, и богословское обоснование 
для данного тезиса о. Феодор видел в словах ап. Павла о Христе как 
о «Перворождённом всея твари» (1 Кол 1:15) и «Первенце из мёрт-
вых» (1 Кол 1:18). Он соединил эти фрагменты, следуя экзегетиче-
ской традиции митр. Филарета (Дроздова), а также сблизил в своём 
толковании этих стихов благоволительную и попустительную волю 
Божью. На этой основе он развил свою богословскую мысль о Христе, 
Который искупил не просто всё человечество, но вместе с тем и все 
плоды человеческой деятельности и мысли, поскольку, по мысли ар-
хим. Феодора, «чего Он не попустит, то и быть не может» [Бухарев, 40].

Архимандрит Феодор продолжал размышлять о воцерковлении 
всей жизни и стремился воплощать эту мысль в практике жизни. 
Каждый церковный праздник, каждая библейская книга была воз-
можностью полнее раскрыть детали промысла Божьего о  мире и 
рассуждать о путях освящения жизни каждого человека, общества 
и всей церкви. О его инспекторском служении говорили, что о. Фео
дор, «сообразуясь, по своей религиозной системе, Единородному … 



123идея воцерковления жизни  
архимандрита феодора (бухарева)

<…> … сам, так сказать, принимал на себя зрак студента, смотрел 
на себя как на члена одного с студентами тела, одной маленькой 
Христовой церкви с одной общей жизнью всех её членов, каждую 
вину студента считал своею, страдая за неё, как за проявление соб-
ственной мертвенности вследствие удаления от Единородного» [Зна-
менский, 349]. Тому же он учил студентов в Московской и Казанской 
духовных академиях, об этом проповедовал в личных беседах и пись-
мах, говорил в различных собраниях. Архимандрит Феодор показал 
пример целостности человека, который нашёл своё призвание перед 
Богом и приложил немало усилий, чтобы это призвание раскрыть.

Архимандрит Феодор призывал «вернуть» науку, философию и 
светскую литературу в Церковь. В этом движении он видел поиск ве-
рующей мыслью скрытой теплоты христианства, скрытого Христова 
духа в толще жизни и, тем самым, стремление к соединению этих 
начал со своим Источником — Богом и Церковью. Он сам старался 
реагировать на резонансные произведения современной ему литера-
туры и не оставлял без внимания значимые события общественной 
жизни. Его реакции на такие события в печати нередко вызывали 
особенно острое неприятие в церковной среде его времени.

Стремление брать на себя ответственность и увидеть свет Хри-
стов в другом и других, по мнению о. Феодора, лежит в основе меж-
конфессионального диалога; именно на этом основании следует 
строить взаимоотношения с Католической церковью. Важнее, как он 
считает, не разработка или объяснение буквы догмата, но внимание 
ко Христу и Его духу «в самих „папистах“, чтобы Сам Христос открыл 
в них Свою истину» [Бухарев, 70]. И только в духе Христовой любви, 
взявшей на себя грехи мира, православные смогут «формально-рели-
гиозному главенству папы противопоставлять живое и вседействен-
ное главенство самого Христа» [Бухарев, 70].

Основными претензиями оппонентов к архим. Феодору были 
обвинения в утопичности его идеи, в желании примирить Христа 
с миром, в том, что он сам не показал достойный пример воплоще-
ния того, о чём проповедовал: «судорожный и бессильный протест 
утопической грёзы против трагической сложности жизни» [Фло-
ровский, 440]. Однако никто из авторитетных богословов, начиная 
с митр. Филарета (Дроздова), не подвергал сомнению соответствие 



124 михаил чингизович бахадов

его мысли преданию Православной церкви. В его идеях были не-
достатки, связанные, в том числе, с неясностью слога и тяжеловес-
ностью формулировок, при этом архим.  Феодор основывался на 
традиционной догматике, методы его экзегезы были вполне кано-
ничными, а выводы представляли собой частное богословское мне-
ние. Жизненный путь архим. Феодора был во многом трагичным, но 
до самой своей кончины он оставался верным чадом Православной 
церкви и стремился служить Христу.

Впоследствии идея воцерковления жизни в духе архим. Фео-
дора стала широко обсуждаться в среде русской эмиграции, в осо-
бенности в Русском студенческом христианском движении, о ней 
писали прпмц.  Мария (Скобцова), протопр.  Александр Шмеман 
и др. Архим. Феодор (Бухарев) в своих работах поставил вопросы, 
которые были осознаны как острые и актуальные в последующие 
десятилетия XX в. и в веке XXI. К ним можно отнести вопрос о гра-
ницах церкви, проблематику взаимоотношений церкви и государ-
ства, вхождение людей в полноту церковной жизни и многие дру-
гие, и в этом его большая заслуга.

Источники

	 1.	 Бухарев = Бухарев А. М. О православии в отношении к современности. 
СПб. : Странник, 1860. 324 с.

Литература

	 1.	 Архимандрит Феодор = Архимандрит Феодор (А. М. Бухарев): Pro et 
contra. Личность и творчество архим. Феодора (Бухарева) в оценке рус-
ских мыслителей и исследователей : Антология / Подг. Б. Ф. Егоров и др. 
СПб. : Изд-во Рус. Христиан. гуманитар. ин-та, 1997. 831 с.

	 2.	 Гоголь = Гоголь Н. В. Выбранные места из переписки с друзьями. СПб. : 
Типография департамента внешней торговли, 1847. 287 с.

	 3.	 Знаменский = Знаменский П. В., прот. Печальное двадцатипятилетие // 
Православный собеседник. Казань, 1896. Ч. 1. № 4. С. 555–584.

	 4.	 Флоровский = Флоровский Георгий, прот. Пути русского богословия. 
М. : Институт Русской цивилизации, 2009. 848 с.



125

Андрей Юрьевич Панов
Москва, Свято-Филаретовский институт

антропологические следствия  
догмата о святой троице в контексте 
философии н. а. бердяева

аннотация: В  докладе рассматриваются возможные антропологические 
следствия догмата о  Св.  Троице. Кратко обозреваются имеющиеся в  лите-
ратуре ответы на вопрос о  том, каким образом Троичность Бога отража-
ется в  природе человека, и на основе антропологических идей философии 
Н. А. Бердяева предлагается целостная концепция понимания человека как, 
с  одной стороны, трансцендентального человека, являющегося как трой-
ственность экзистенциального центра, логоса и духа, а с другой стороны — 
как природного человека объективации, на душевном уровне являющегося 
как тройственность сознания, мышления и эмоций. Общение и творчество 
выделяются как основополагающие процессы, выявляющие содержание су-
ществования человека.

ключевые слова: антропология, Н. А. Бердяев, трихотомия, творче-
ство, общение, объективация, догмат о Св. Троице

Троичный догмат в истории христианской мысли часто рассматри-
вался изолированно, как относящийся только к Богу, и его антро-
пологические следствия, связанные с сообразностью человека Богу, 
не были вполне сформулированы. Между тем, откровение о трёх 
Ипостасях в Боге неизбежно ставит вопрос о том, как эти три ипо-
стаси отражаются в человеческом существе. Протоиерей Сергий 
Булгаков утверждал: «Триединая природа человеческого духа есть 
живое свидетельство о Св. Троице; равным образом откровение 
о  Ней, церковный догмат, есть единственно удовлетворяющий 
мысль постулат для постижения человеческого» [Булгаков, 390]. 
Антропология, по слову В. Н. Лосского, «должна строиться сверху 
вниз, исходя из троичных и христологических догматов» [Лосский 
2006, 712].



126 андрей юрьевич панов

В истории христианской мысли можно выделить два основ-
ных типа ответов на вопрос о том, как Троичность Бога отражается 
в человеческой природе: с одной стороны, говорят о сообразности 
человека Богу в его внутренних качествах, а с другой — в его вну-
треннем составе. Среди внутренних качеств выделяют прежде всего 
полиипостасность человека [Лосский 2006, 715]: человек существу-
ет не изолированно, а среди множества других людей (ипостасей), 
с  которыми он должен обрести ту же степень единства и  любви, 
которая существует между Ипостасями Св. Троицы [Лосский 2012, 
175–181; Евдокимов, 117]. Например, В. Н. Лосский выражает это 
просто: «Люди обладают единой общей природой во многих челове-
ческих личностях» [Лосский 2012, 117]. Затем, к Св. Троице возводят 
и качества личностности и свободы: как Бог выше своей природы и 
Бог-Отец в свободе рождает Бога-Сына и изводит Св. Духа, так и че-
ловек не исчерпывается своей природой и укоренён в личной сво-
боде [Лосский 2012, 178–180; Зеньковский, 441–443]. Что касается 
сообразности человека Св. Троице в его внутреннем составе, то здесь 
возможны разнообразные комбинации. Искомую троичность иногда 
выявляли в трихотомии духа, души и тела [Вениамин, 36–37]. Но та-
кая интерпретация крайне проблематична, поскольку конкретное 
соотнесение частей трихотомии с Ипостасями Св. Троицы затруд-
нительно. Поэтому часто сообразность Св. Троице видели в высшей, 
духовной (или душевной, в случае дихотомии) части человека. На-
пример, свт. Игнатий (Брянчанинов) писал: «Ум наш — образ Отца; 
слово наше (непроизнесенное слово мы обыкновенно называем мыс-
лию) — образ Сына; дух — образ Святаго Духа» [Игнатий, 80]. По-
хожей точки зрения придерживался и А. С. Позов, разработавший на 
основе идей некоторых св. отцов целую антропологическую систему 
троичности человека [Позов]. На уровне духа человека он выделяет 
ум, волю и силу как отражение Отца, Сына и Св. Духа соответствен-
но. Более того, для Позова таким отражением является одновремен-
но и трихотомия духа, души и тела таким образом, что ум действует 
преимущественно в среде духа, воля — в среде души, а сила — в сре- 
де тела. Искажение же иерархического порядка в строении человека 
после грехопадения привело к отчуждению тримерии духовных сил 
от той среды, в которой они должны пребывать и действовать.



127антропологические следствия догмата о  святой троице 
в  контексте философии н. а. бердяева

Во всех перечисленных ответах на вопрос о троичном аспек-
те образа Божьего в  человеке много верного и ценного, однако 
предоставляется возможным построить более целостную картину. 
Принципиальное значение для этого имеют антропологические 
идеи, которые выразил и всесторонне раскрыл в своей философии 
Н. А. Бердяев. Начать стоит с того, что он утверждал дуализм духа 
и мира как фундаментальный факт в пределах падшего состояния 
человека, т. е. распадение планов его существования. В грехопаде-
нии совершилась объективация человека и мира, их отчуждение от 
собственной духовной основы. Если в духовной реальности царству-
ют свобода и творчество, то в падшем мире — материя и необходи-
мость. Соответственно, есть трансцендентальный, духовный чело-
век, а есть земной, эмпирический человек [Бердяев 1996, 13–19]. 
Тело и душу человека, какими мы знаем их эмпирически, можно 
рассматривать как планы или ступени объективации трансценден-
тального человека. Как пишет Бердяев, «телесный состав человека 
находится в том состоянии природного мира, которое порождено 
объективацией, т. е. экстериоризацией, отчуждением, порабоще-
нием» [Бердяев 1995, 196]. Дуализм объективации, однако, не веч-
ный, а временный, и возможно одухотворение и преображение души 
и тела человека, которые могут стать планами воплощения, а не объ-
ективации трансцендентального человека.

Таким образом, сообразную Богу троичность человека сле-
дует прежде всего искать в пространстве его духа. В книге «Дух и 
реальность» Бердяев показывает, как в  истории антропологии, 
в  том числе христианской, смешивались два различных понима-
ния, которые вкладывались в  понятие «дух»: «… философия пони-
мала дух главным образом как разум, ум, религиозные же течения 
понимали дух как силу высшей жизни, которая вдыхается в  чело-
века Богом» [Бердяев 1994, 372]. Имеет смысл развести эти поня-
тия и различать в трансцендентальном человеке, с одной стороны, 
его нус или логос (высший ум, разум), а  с другой  — собственно 
дух (пневма). Возможно соотнести эти понятия с  двумя Ипоста-
сями Троицы: логос человека сообразен Логосу Божьему, второй 
Ипостаси Св.  Троицы, а  дух человека сообразен Святому Духу, 
третьей Ипостаси Св. Троицы. Наконец, что-то в человеке должно  



128 андрей юрьевич панов

быть образом Бога-Отца, и  такое начало можно было бы назвать 
«экзистенциальным центром» человека 1, его сокровенным «серд-
цем». Таким образом получается, как и в соответственном учении 
о Божественной монархии, что экзистенциальный центр человека 
«рождает» его логос и «испускает» его дух, подобно тому, как это со-
вершается в жизни Св. Троицы.

Для понимания смысла этой троичности трансцендентально-
го человека принципиально учение о творчестве, которое развивал 
Бердяев. Он писал, что «человеческая природа — творческая, пото-
му что она есть образ и подобие Бога-Творца» [Бердяев 2022, 146], 
а  «трансцендентальный человек не эволюционирует, он творит» 
[Бердяев 1996, 16]. В Св. Писании и Предании многообразно гово-
рится о том, что Бог сотворил человека и мир через Сына, т. е. че-
рез Логос. Можно утверждать, что человеческий логос, отражение 
Логоса Божьего, и есть то в человеке, через что и чем он творит, 
совершает творческие акты. В таком случае, как утверждает Бер-
дяев, и познание, совершаемое через логос, в глубине своей имеет 
творческую природу, а не статично-заданную. Далее, творчество, по 
Бердяеву, совершается свободно, изнутри несотворённой свободы, 
которая только и делает его возможным. Получается, что в этой не-
сотворённой свободе укоренён и ею в некотором смысле «обладает» 
экзистенциальный центр человека, в котором рождается глубинная 
воля человека, которая всегда к чему-то направлена и устремлена 
к выходу за свои границы, к  трансцендированию. Именно нераз-
рушимое различие между экзистенциальными центрами, которые 
составляют сердцевину всего личного, конкретно-индивидуального 
и неповторимого, самого глубинного «Я», и делает Бога трансцен-
дентным для человека, как и человека трансцендентным для Бога. 
Но точно так же сама возможность общения делает Бога и человека 
имманентными друг для друга. Экзистенциальный центр всегда на-
правлен к другому, он осуществляет себя только в общении и че-
рез общение, т. е. через дух, который всегда связан с отсутствием 

1	 «Личность есть абсолютный экзистенциальный центр. Личность определяет себя 
изнутри, вне всякой объективности, и только определяемость изнутри, из свобо-
ды и есть личность» [Бердяев 2021, 33].



129антропологические следствия догмата о  святой троице 
в  контексте философии н. а. бердяева

границ, всякой отчуждённости и внеположности. Бердяев пишет: 
«Дух Святой ближе всего человеку, наиболее имманентен ему, ду-
ховное, от Духа происходящее, делается внутренним достоянием 
человека, как бы его составной частью, божественное переходит 
в человека через Дух» [Бердяев 1994, 374]. Но это значит, что дух — 
по преимуществу пространство общения, взаимопроникновения 2. 
Таким образом, от экзистенциального центра человека всегда ис-
ходит дух, который уникальным образом направлен к другому, спо-
собен вместить в себя другого. И к глубине личности другого воз-
можно приобщиться только через исходящий от него дух и изнутри 
собственного духа. В то же время общение в духе всегда реализует 
себя в творческих актах, то есть в общении всегда что-то соверша-
ется — что-то новое, прежде не бывшее, уникальное: возгорается 
свет, смысл, истина 3. Получается, что дух логосен, и логос духовен. 
Но дух и логос имеют началом экзистенциальный центр личности 
в свободе, который всегда направлен к другому, к общению, в кото-
ром дух и реализуется через логос, а логос осуществляется в духе. Так 
человек, подобно Богу, абсолютно един в своей троичности, и все 
«ипостаси» в нём совершенно равны между собой.

Более конкретное и «приземлённое» понимание троичности 
трансцендентального человека может дать его душевная объекти-
вация в эмпирическом человеке. Можно утверждать, что в душевном 
мире человека его экзистенциальный центр, логос и дух объективи-
руются, соответственно, в сознание, мышление и эмоциональную 
жизнь. Как писал Бердяев: «Объективация есть прежде всего эксте-
риоризация, отчуждение духа от самого себя. И экстериоризация по-
рождает необходимость, определяемость» [Бердяев 1995, 196]. Экзи-
стенциальный центр человека объективируется в его сознании, где 
«я» обнаруживает себя субъектом в противоположении к объектам 
окружающего мира. Поэтому жизнь сознания особенным образом 
связана со страданием, что замечательно показано Ф. М. Достоевским 
в его «Записках из подполья». В Cogito Р. Декарта обнаруживается  

2	 «В духовной жизни осуществляется общение, Царство Божье» [Бердяев 1934, 
166–167].

3	 «Духу присущ логос, и он вносит во всё смысл» [Бердяев 1994, 380].



130 андрей юрьевич панов

связь сознания с экзистенциальным центром. Бердяев выражал это, 
например, так: «Самое сознание определяется нуменальным ми-
ром, „умопостигаемой“ свободой этого первичного мира. Нужно 
утверждать примат первоначального сущего, существующего над 
сознанием» [Бердяев 1995, 193]. По Бердяеву, выше сознания может 
быть сверхсознание, к которому человеку и нужно прорваться 4. Это 
сверхсознание и соотносимо с экзистенциальным центром челове-
ка. Подобно ему, сознание всегда интенционально, т. е. всегда на 
что-то направлено. Существование сознания осуществляется и опре-
деляется теми содержаниями, которые выражаются в  мышлении  
и эмоциях.

Мышление, как объективация логоса человека, ограничено ка-
тегориями пространства и времени и в целом эмпирическим опытом 
падшего мира. Объективированное мышление склонно к утвержде-
нию формальных логических законов, к господству рационализма 
и рассудочности. Мышление в существенной степени определяется 
процессами социализации. Бердяев описывал это так: «Социали-
зация познания, стремящаяся установить общеобязательность для 
средне-нормального сознания большей части людей, ограничивает 
и познание, и самую реальность, она стремится вытеснить всё, что 
требует большей духовной напряжённости и духовной общности» 
[Бердяев 1995, 204]. Кроме этого, мышление как отчуждённый логос 
во многом теряет свою творческую природу, ставится в зависимость 
от природной необходимости, становится чем-то противоположным 
реальности воплощения.

Затем, как пишет Бердяев, «объективация не есть только позна-
вательный процесс, это ещё более процесс эмоциональный, социа-
лизация эмоций и страстей» [Бердяев 1994, 195]. Эмоции человека 
есть объективация его духа. Они также подчинены социализации, 
необходимости, отчуждению от реальности, как и мышление. Эмо-
циональные переживания человека, непрестанно сопровождающие 
всю его жизнь, коренятся в том его глубинном отношении к миру, 
в котором всякий акт взаимодействия с ним подспудно воспринима-

4	 «Сознание есть путь человека, и оно лежит между подсознательным, стихийным, 
и сверхсознательным, духовным» [Бердяев 1995, 205].



131антропологические следствия догмата о  святой троице 
в  контексте философии н. а. бердяева

ется как общение. Трудность, ослабленность и искажённость такого 
общения с эмпирическим падшим миром вызывает поляризацию 
эмоций и порождает злые страсти. Аскетический акцент на борь-
бе со страстями в святоотеческой литературе поэтому связывается 
с перспективой обо́жения, т. е. соединения с Богом, восстановления 
общения по преимуществу. Бердяев отмечает, что «страстность, эмо-
циональная напряжённость определяются встречей с реальностью, 
с первожизнью» [Бердяев 1994, 199]. Поэтому и мышление не может 
быть оторвано от эмоций, как и логос человека не может быть ото-
рван от его духа. Мышление всегда эмоционально, как и эмоции 
всегда порождают мышление. Тем не менее часто происходит ос-
лабление или искажение эмоциональной жизни, как и ослабление 
или искажение мышления. В таком случае так или иначе искажа-
ется, порабощается и сужается сознание. Но возможен процесс ос-
вобождения, спиритуализации, одухотворения мышления, эмоций 
и сознания, т. е. возможно их возвышение до источника в  транс-
цендентальном человеке. Можно сказать и так, что первична воля 
к пробуждению, освобождению и подлинному общению из глубины 
свободы экзистенциального центра человека, которая осуществляет-
ся творческим актом его логоса в его духе, что воплощается в возвы-
шении сознания в его мышлении и эмоциях. Таким образом, спасе-
ние человека, его искупление от греха исполняется в обнаружении 
человеком своего творческого призвания — такова одна из главных 
антропологических мыслей Бердяева: «Антропология христианская 
должна раскрыться, как учение о человеке-творце, носящем образ и 
подобие Творца мира» [Бердяев 1931, 55]. Осуществление же твор-
ческого призвания человека возможно только в общении и через 
общение с Богом и с ближними.

Концепция троичности человека, очень кратко представленная 
выше, может помочь прояснить и другие, более частные антропо-
логические вопросы. Например, разделение на мужское и женское 
начала можно связать с преобладанием в конкретном человеке, 
соответственно, начала логоса или начала духа. Человек, находясь 
в  неандрогинном состоянии, испытает принципиальную несба-
лансированность в  себе духа и логоса, и эмпирический человек 
соответствующим образом колеблется между эмоциональностью  



132 андрей юрьевич панов

(женское начало) и рассудочностью (мужское начало). Кроме это-
го, представление о  троичности трансцендентального человека 
и ступеней его объективации может помочь целостно углубить 
понимание природы тела человека, как и материального мира 
в целом, а также эмоциональной жизни человека, особенностей 
его мышления, работы его сознания, особенностей его общения 
и творчества, его даровитости и призвания в мире, его микрокос-
мичности и других антропологических проблем 5. В конце концов, 
поскольку всякая антропология глубочайшим образом связана 
с христологией, идея троичного образа человека и ступеней его 
объективации может дополнить даже наше понимание богочело-
вечности Иисуса Христа. И здесь уже раскрывается истина о том, 
что тема о  человеке в  глубине своей есть одновременно и тема  
о Боге [Бердяев 1934, 186].

Источники

	 1.	 Бердяев 1931 = Бердяев  Н. А. О  назначении человека. Опыт парадок-
сальной этики. Париж : Современные записки, 1931. 320 с.

	 2.	 Бердяев 1934 = Бердяев Н. А. Я и мир объектов. Опыт философии одино-
чества и общения. Париж : Ymca Press, 1934. 187 с.

	 3.	 Бердяев 1994 = Бердяев Н. А. Дух и реальность // Бердяев Н. А. Филосо-
фия свободного духа. М. : Республика, 1994. С. 363–462.

	 4.	 Бердяев 1995 = Бердяев Н. А. Творчество и объективация // Бердяев Н. А. 
Царство Духа и царство Кесаря. М. : Республика, 1995. С. 164–286.

	 5.	 Бердяев 1996 = Бердяев Н. А. Истина и Откровение. СПб. : Изд-во Рус-
ского Христианского гуманитарного института, 1996. 383,[1] с.

	 6.	 Бердяев 2021 = Бердяев Н. А. О свободе и рабстве человека. Опыт персо-
налистической философии. М. : Амрита-Русь, 2021. 320 с.

	 7.	 Бердяев 2022 = Бердяев Н. А. Смысл творчества. Опыт оправдания чело-
века. М. : Амрита-Русь, 2022. 448 с.

5	 Некоторые из названных проблем я рассматриваю в книге: Панов А. Ю. Антропо-
логия общения и творчества // Литрес. URL: https://www.litres.ru/book/andrey-
urevich-panov/antropologiya-obscheniya-i-tvorchestva-70295818/ (дата обращения: 
29.01.2023).



133антропологические следствия догмата о  святой троице 
в  контексте философии н. а. бердяева

Литература

	 1.	 Булгаков = Булгаков  С. Н. Трагедия философии  // Булгаков  С. Н. Соч. 
в 2 т. Т. 1. Философия хозяйства. Трагедия философии. М. : Наука, 1993. 
С. 309–518.

	 2.	 Лосский 2006 = Лосский В. Н. Боговидение. М. : АСТ, 2006. 759 с.
	 3.	 Лосский 2012 = Лосский В. Н. Очерк мистического богословия Восточной 

Церкви // Лосский В. Н. Очерк мистического богословия Восточной Церк-
ви. Догматическое богословие / Пер. с фр. мон. Магдалины (В. А. Рещико-
вой). 2-е изд., испр. и перераб. Сергиев Посад : СТСЛ, 2012. С. 9–378.

	 4.	 Евдокимов = Евдокимов П. Православие / Пер. с фр. М.  : Изд-во ББИ, 
2012 500 с.: илл.

	 5.	 Зеньковский = Зеньковский В. Принципы православной антропологии // 
Русская религиозная антропология. Т. II: Антология. М. : Московский фи-
лософский фонд, Московская духовная академия, 1997. С. 431–466.

	 6.	 Вениамин = Вениамин (Федченков), митр. Царство святой Троицы. М. : 
Правило веры, 2007. 174 с.

	 7.	 Игнатий = Игнатий (Брянчанинов), свт. Аскетические опыты. Часть 2 // 
Игнатий (Брянчанинов). свт. Полное собрание творений и писем: В 8 т. 
Т. 2. М. : Паломникъ, 2014. С. 7–432.

	 8.	 Позов = Позов А. С. Основы древнецерковной антропологии: В 2 т. Т. 1 : 
Сын человеческий. СПб. : Изд-во С.-Петерб. ун-та, 2008. 573 с.



134

Сергей Вячеславович Щербин
Ростов-на-Дону, Институт философии 
и социально-политических наук 
Южного федерального университета

движение человека к духу  
как ключевое условие обновления  
его жизни в философии и. а. ильина

аннотация: Статья посвящена рассмотрению философских взглядов И. А. Иль- 
ина на Дух как неотъемлемый базис духовной жизни, следуя которому, по мне-
нию мыслителя, человек нравственно преображается, а его существование об-
ретает подлинную ценность и смысл. В работе анализируются взгляды фило-
софа на пороки современного ему общества, утратившего веру и подлинное 
единство с Духом, а также рассматривается путь, который И. А. Ильин предла-
гает для преодоления данного духовного кризиса. В конце работы даётся крат-
кая оценка философских установок И. А. Ильина в контексте их осмысления и 
возможного использования в рамках современной духовной жизни XXI века.

ключевые слова: русская религиозная философия, Иван Александро-
вич Ильин, Дух, безбожие, нравственная жизнь, обновление человека

Духовная жизнь как отдельного человека, так и всего общества 
в первой половине XX в. представлялась весьма противоречивой и 
сложной. Русского религиозного философа И. А. Ильина вполне обо-
снованно тревожило, что современное ему общество, оставившее 
религиозную веру и мораль, приобрело новую, порочащую души, 
систему взглядов и установок. Философ писал: «… всё, что произо-
шло в мире в двадцатом веке и продолжает совершаться и ныне, 
свидетельствует о том, что христианское человечество переживает 
глубокий религиозный кризис» [Ильин. Т. 1, 285]. По мысли Ильина, 
этот религиозный кризис в европейской истории наиболее ярко про-
явился в идеях просвещения XVIII в. и материализме XIX в., причём 
эти идеи, последовательно развиваясь и дополняя друг друга, толь-
ко усиливали своё негативное нравственное воздействие на умы 



135движение человека к  духу как ключевое условие 
обновления его жизни в  философии и. а. ильина

и  души людей. В  первом случае распространялся ложный посыл 
о том, что сил одного лишь человеческого разума вместе с развитием 
светской морали достаточно для гармоничного развития личности 
и достижения счастья. В свою очередь, во втором случае провозгла-
шалось, что вся жизнь человека подчинена законам тварного мира, 
в котором нет места духовной жизни и Богу как совершенному её 
источнику, что побуждало людей к полному пересмотру действую-
щей системы ценностей, так как она по-прежнему оставалась в рам-
ках религиозных норм. В связи с этим сущность кризиса мыслитель 
видел в  утрате человечеством подлинной религиозной веры, без 
которой невозможно нравственное обновление и совершенство- 
вание в Духе.

Говоря более конкретно, после ряда внутренних и внешних 
трансформаций общество перестало полагаться на безусловные 
нравственные ценности христианской веры, из-за чего оно больше 
подлинно не творит и не возрастает в добродетелях, а лишь повсед-
невно существует без высшей цели и смысла, повсеместно «слабеет 
и исчезает духовность, начинается разложение, разнуздание, разру-
шение; всюду обнаруживается осознавшая себя порочность» [Ильин. 
Т. 6. Кн. 2, 280]. Пытаясь исторгнуть Бога и религиозную веру из 
собственной жизни, подавив природное внутреннее устремление 
к горнему, вечному, совершенному, человек стал искать ему замену 
в конечных вещах материального мира: одни стремясь жить лишь 
чувственными удовольствиями и наслаждениями (искажённая фор-
ма гедонизма), другие в погоне за сиюминутными корыстными инте-
ресами, третьи увлекались безбожием, стараясь распространять его 
на умы простого народа. Их всех объединяло одно важное сходство: 
отрицание божественной реальности, которая определяет человека 
как существо духовное, призванное к осуществлению высшего блага 
в мире. Итоги подобного вектора «развития» общества явили себя 
во всей красе ещё при жизни философа: страшные кризисы и войны, 
которые ещё сильнее ожесточили людей и отдалили их от Бога.

Здесь хочется подчеркнуть, что И. А. Ильин говорил про паде-
ние нравственности как в связи с внешними общественно-полити-
ческими трансформациями, так и на основе глубокого понимания 
человеческой души. Он неоднократно подчёркивал, что «каждый 



136 сергей вячеславович щербин

человек, как бы ни был он мал или плох, имеет потребность при-
лепиться верою и любовью к некоему „главному“, любимому, без-
условному для него содержанию» [Ильин. Т. 4, 388]. Это объясняется 
тем, что каждый человек уподобляется тому, во что он верит, образуя 
с этим предметом единство в мыслях, чувствах и действиях. Такая 
естественная черта нашей души подвержена различного рода иску-
шениям и соблазнам, которые могут исказить целеполагание и необ-
ратимо повредить её. Именно через неё и происходит нравственное 
падение индивида, если он начинает воплощать в жизнь изначаль-
но ложные с точки зрения христианства ценности, как например: 
следующий одним только чувственным позывам уподобляется жи-
вотному, алчный и жадный до личных амбиций духовно черствеет 
к окружающим и т. д. Вслед за этим философ снова подчёркивал, что 
только утверждение человека в Духе позволяет начать осмысленную 
жизнь и преодолеть ограниченность собственной природы. Исходя 
из этого, каждому жизненно важно осознать себя не только как су-
губо тварное, но и как духовное существо, устремлённое к горнему, 
ведь человек, по утверждению И. А. Ильина, «как духовное существо, 
всегда ищет лучшего, ибо некий таинственный голос зовёт его к со-
вершенству» [Ильин. Т. 2. Кн. 2, 341], а это и есть тот самый Дух, 
о котором пишет в своих многочисленных работах мыслитель.

В связи с  этим стремящийся к  нравственному обновлению 
человек справедливо задаётся вопросом: как же сам философ по-
нимал Дух? И каким образом устремление и движение к нему спо-
собствует преображению человеческой души, ведь хотя каждому из 
нас присуще некоторое стремление к внутреннему самосовершен-
ствованию, но как избрать наиболее плодотворный путь в духовной 
жизни? И мыслитель даёт ответы на эти вопросы. «Дух есть живая 
личность, ответственная перед Богом и отвечающая за себя перед 
другими людьми, — за свои верования и воззрения, за своё дела-
ние и неделание» [Ильин. Т. 2. Кн. 1, 192]. Здесь взгляды философа 
во многом напоминают православные антропологические пред-
ставления. Человек есть существо, сотворённое по образу и подо-
бию Бога. От природы каждый из нас обладает глубоким духовным 
и нравственным потенциалом, который остаётся с нами навсегда, 
даже при условии тяжкого греховного отпадения (по известному 



137движение человека к  духу как ключевое условие 
обновления его жизни в  философии и. а. ильина

выражению Тертуллиана, всякая душа — христианка по природе). 
Однако вполне очевидно, что подобный потенциал нуждается в де-
ятельном качественном раскрытии, без которого все заложенные 
Богом задатки истощаются под бременем пороков. Посему философ 
прямо утверждает, что каждый человек, если он хочет вести жизнь 
осмысленную и добродетельную, должен взять на себя бремя ответ-
ственности и начать на практике осуществлять христианский образ 
жизни. Это первый шаг на пути ко спасению души и к обновлению 
жизни — стать на путь становления себя как зрелой и ответствен-
ной за себя и окружающий мир личности, следующей голосу совести 
и вере в истинного Бога. Этот тяжёлый, но важный шаг позволяет 
человеку выйти из порочного круга греховных страстей, ведь они не 
дают увидеть иную, чистую духовную реальность, в глубинах кото-
рой пребывает главный источник благости и совершенства — хри-
стианский Бог, его также можно обозначить как Дух.

Движение к Богу или Духу — следующая ступень в процессе 
нравственного обновления личности. Поскольку Дух является Пер-
вопричиной и Творцом всего сущего в мире, непреложной вечной 
истиной, к которой нужно направить свою волю и действие, то че-
ловеку предстоит именно с его помощью нравственно обновить всё 
своё существо. Сближение с Духом представляет собой комплексный 
процесс, который кратко можно характеризовать как соработниче-
ство. Желая воплотить на практике свой внутренний потенциал, че-
ловек свободно обращается к Богу, который в свою очередь, видя его 
искренность и открытость, также идёт навстречу, подавая спаситель-
ную благодать и всё больше открывая Самого Себя для познания. 
Непосредственное общение с Богом и приятие его благодати позво-
ляет личности постепенно становиться сильной в добре, у неё появ-
ляется возможность постоянно и непринуждённо вести осознанную 
христианскую жизнь, что позитивно влияет на неё саму и служит 
примером её окружению — семье, друзьям и обществу в целом. При 
этом подобная трансформация человеческой души не сиюминутный 
акт, а длящийся всю жизнь кропотливый процесс, которому каждый 
из нас должен отдавать все свои силы и ресурсы. Как об этом пишет 
сам философ; «человек будущей культуры должен снова возлюбить 
духовную свободу, предаться живой сердечной доброте, взрастить 



138 сергей вячеславович щербин

в себе драгоценное смирение как источник подлинной силы, пре-
клониться перед тайной Божьего мироздания, укрепить в себе силу 
сердечного созерцания, научиться радости благодарения и восста-
новить в себе подлинную религиозность» [Ильин. Т. 3, 386]. И в ко-
нечном итоге человек, непрерывно идущий к Духу и сообразующий 
с ним свою волю, чувство и действие, достигает высшего единения 
с Богом и приближает всецелое обновление окружающей его дей-
ствительности, что знаменует собой: 1) обретение подлинного и не-
преходящего счастья; 2) освящение благодатью всех сторон его жиз-
ни, что открывает новые горизонты в общественно-политических 
и социальных активностях, т. е. облагораживает творческие сферы 
деятельности личности; 3) надежду на посмертное вечное пребыва-
ние с Богом в гармоничных взаимоотношениях.

Таким образом философские взгляды И. А. Ильина о роли Духа 
в процессе духовного совершенствования человека содержат глубо-
кое понимание сущности тех кризисных явлений, что происходили 
в душах современников, и которые всё ещё отзываются в нашу эпо-
ху. Мыслитель стремился обратить внимание окружающих на то, 
что дальнейший уклон общества в повальное безбожие и отказ от 
соблюдения норм христианской нравственности не приблизит его 
к благополучию и счастью. На протяжении многих лет своего твор-
чества философ подчёркивал, что проблема повсеместного нрав- 
ственного оскудения человеческих душ и отпадения целых народов 
от веры в  истинного Бога не есть лишь временное кризисное со-
стояние, из которого общество впоследствии сможет легко выйти. 
Напротив, он указывал, что данный процесс обрёл системный и не-
прерывный характер, чем стал угрожать будущим поколениям ещё 
большими бедами. И хотя предостережения и предложения фило-
софа при его жизни многие люди не приняли, они по-прежнему не 
утратили своей значимости для современного человека. Сегодня мы 
переживаем точно такой же духовный кризис, который ставит перед 
каждым из нас серьёзный вызов: сможем ли мы сберечь свои души от 
зла и приумножить добродетели? Нынешняя непростая внутренняя 
и внешнеполитическая обстановка, бурные перемены и изменяю-
щиеся парадигмы побуждают каждого из нас к поиску устойчивых 
духовных ориентиров, способных сплотить и организовать общество 



139движение человека к  духу как ключевое условие 
обновления его жизни в  философии и. а. ильина

на плодотворную работу. Потому, взяв на вооружение наиболее удач-
ные воззрения И. А. Ильина на духовную жизнь в Духе, мы обретём, 
как минимум, ценный опыт выдающегося русского философа, что 
поможет нам учесть ряд ошибок прошлой эпохи, а как максимум, 
получим стратегию действий для дальнейшего усовершенствования 
духовно-нравственного состояния России и её народа.

Источники

	 1.	 Ильин. Т. 1 = Ильин И. А. Собр. соч. : В 10 т. Т. 1 / Сост., вступ. ст. и коммент.  
Ю. Т. Лисицы. М. : Русская книга, 1993. 400 с., 8 л. ил., 1 ил. портр.

	 2.	 Ильин. Т. 2. Кн. 1 = Ильин И. А. Собр. соч.: В 10 т. Т. 2. Кн. 1 / Сост. и ком- 
мент. Ю. Т. Лисицы; Худож. Л. Ф. Шканов. М. : Русская книга, 1993. 496 с.,  
1 л. портр.

	 3.	 Ильин. Т. 2. Кн. 2 = Ильин И. А. Собр. соч.: В 10 т. Т. 2. Кн. 2 / Сост. и ком-
мент. Ю. Т. Лисицы; Худож. Л. Ф. Шканов. М. : Русская книга, 1993. 480 с.

	 4.	 Ильин. Т. 3 = Ильин И. А. Собр. соч.: В 10 т. Т. 3 /Сост. и коммент. Ю. Т. Ли-
сицы; Худож. Л. Ф. Шканов. М. : Русская книга, 1994. 592 с., 1 л. портр.

	 5.	 Ильин. Т. 4 = Ильин И. А. Собр. соч.: В 10 т. Т. 4 / Сост. и коммент. 
Ю. Т. Лисицы. М. : Русская книга, 1994. 624 с., 1 л. портр.

	 6.	 Ильин. Т. 6. Кн. 2 = Ильин И. А. Собр. соч.: В 10 т. Т. 6. Кн. 2 / Сост. и 
коммент. Ю. Т. Лисицы; Худож. Л. Ф. Шканов. М. : Русская книга, 1996. 
672 с., 8 ил.



секция Священного писания  
и библеистики



141

Юлия Александровна Маккавеева
Москва, НИУ «Высшая школа экономики»
Юлия Дмитриевна Будман
канд. филол. наук
Москва, РГУ им. А. Н. Косыгина

использование греческих эквивалентов 
танахической лексики в преподавании 
древнееврейского языка

аннотация: Статья посвящена проблеме одновременного изучения древне­
еврейского и древнегреческого языков. Знакомство с классическим древне­
греческим языком по стандартным учебным пособиям может вызывать 
трудности у  обучающихся по программам, ориентированным на изучение 
Священного Писания. Предлагаемое нами дополнение к учебнику древнеев­
рейского языка Т. Ламбдина содержит наиболее частотные эквиваленты та­
нахической лексики именно в переводе Библии на древнегреческий — Сеп­
туагинте, что позволит обучающимся с первых уроков соотносить оба языка 
друг с другом, а также получать представление о традициях и проблематике 
библейского перевода.

ключевые слова: Библия, древнееврейский язык, древнегреческий 
язык, лексика, Септуагинта

Библеистика как научная дисциплина подразумевает параллельное 
изучение двух языков Священного писания: древнееврейского, или 
библейского иврита, на котором написан Ветхий завет, и древнегре­
ческого, на котором до нас дошли и Новый завет, и важнейший из 
древних переводов Библии — Септуагинта. Курсы древних языков 
входят в программы и других дисциплин (теология, гебраистика, 
зарубежная и классическая филология и т. д.), а кроме того, изу­
чением Священного писания в оригинале занимаются многие ве­
рующие люди. Соответственно, в зависимости от учебных планов 
в вузах и тем более от различных условий существования учебных 
групп вне вузов существенно различаются и время, выделяемое на 



142 юлия александровна маккавеева
юлия дмитриевна будман

изучение древнееврейского и/или древнегреческого, и порядок зна­
комства с ними.

При подготовке статьи авторы опирались на личный опыт из­
учения и преподавания древних языков. Сравнив образовательный 
процесс в  разных языковых группах как с  позиции студента, так 
и с позиции преподавателя, можно сделать следующие выводы:

1)	 учебники древнееврейского и древнегреческого языков ори­
ентированы на разные учебные программы, материал даётся в раз­
ном порядке, и сопоставить языки друг с другом проблематично;

2)	 группы обучающихся очень неоднородны, у разных студентов 
могут быть разные цели, научные или иные интересы, при этом раз­
личия могут быть очень значительными даже внутри одной группы;

3)	 в  зависимости от программы на изучение языка (языков) 
отводится разное количество времени и может оказаться, что даже 
при наличии запроса от учеников преподаватель просто не успеет 
разъяснить все сложные моменты, не входящие в учебные и методи­
ческие пособия;

4)	 в  процессе изучения двух языков нередко возникают пси­
хологические трудности, если по мнению студента один из языков 
более важен для осуществления его целей.

Преподаватель Сретенской духовной семинарии иеромонах 
Ириней (Пиковский) отмечает, что «несмотря на очевидную важ­
ность изучения обоих языков Писания, не существует проработанной 
методологии для этого» [Пиковский]. Для изучения древнееврейского 
языка обычно используется учебник Т. Ламбдина [Ламбдин], ориен­
тированный именно на библейский иврит. Что же касается учебников 
древнегреческого (таких как, например, популярный учебник, вы­
шедший в издательстве «Греко-латинский кабинет» Ю. А. Шичалина  
и называемый обычно «учебником Вольфа» [Древнегреческий]), то 
они, как правило, предназначены для изучения классического языка 
во всей его полноте, а не только языка Септуагинты или близкого 
ему по времени. Предлагаемое в статье сопоставление двух учеб­
ников рассчитано на то, чтобы с первых этапов изучения соотнести 
древнегреческий именно с языком Библии.

Поскольку иврит и греческий принадлежат к разным языковым 
семьям, а порядок изложения грамматики в учебниках различен, 



143использование греческих эквивалентов танахической 
лексики в  преподавании древнееврейского языка

самый простой способ сопоставления языков с первых же уроков — 
это сравнение лексики. После каждого урока в учебнике Ламбдина 
следует словарь из 10–15 слов, как правило, наиболее частотных. 
Частотность словоупотребления — один из основных показателей 
в современном языкознании [Плунгян, 10], на основании которого 
составляются словари и учебные пособия. Поскольку и еврейский, 
и греческий тексты Библии представляют собой закрытый корпус 
(ведь канон уже не пополняется и размер корпуса не меняется), не 
составляет труда отобрать и проанализировать лексику по частот­
ности употребления внутри всего корпуса или отдельных его частей.

Проблеме исследования лексики Септуагинты посвящено не­
мало работ: от обзорных, таких как «Текстология Ветхого Завета» 
[Тов], до рассматривающих конкретные случаи, иногда в пределах 
одной или нескольких книг. Тем не менее, описано ещё далеко не 
всё. Для того, чтобы заниматься подобными исследованиями, и даже 
для простого чтения библейского текста полезно не просто знать 
языки, а представлять себе общую картину: что мы можем считать 
обычным, а что требует особого внимания, какую конъектуру можно 
легко обосновать, а какая вызывает сомнения.

Конечно, слова в древнем языке могут иметь по несколько значе­
ний, не все из которых будут одинаково частотными. Но то же самое 
происходит и в других языках, и вполне привычно для каждого, кто 
изучал в школе хотя бы один иностранный язык, получать инфор­
мацию о слове постепенно. Например, в учебниках английского для 
начинающих даётся основное значение: «to go — идти», а далее по­
степенно вводятся и дополнительные значения, и фразовые глаголы, 
и конструкция going to, не связанная с движением, а также представ­
ление о том, что перевод не обязательно должен быть буквальным. 
Тот же принцип (от простого к сложному) можно использовать и для 
изучения проблематики перевода Ветхого завета: выделение наибо­
лее частотных эквивалентов как основных вовсе не означает отсут­
ствие других вариантов, более редких, а значит, требующих более 
внимательного рассмотрения. В учебнике Ламбдина каждому слову 
в уроке соответствует определённое значение, и наша задача — вы­
явить греческие эквиваленты именно для этих конкретных значений. 
Проблема многозначности еврейской лексики и анализ различных 



144 юлия александровна маккавеева
юлия дмитриевна будман

переводческих стратегий требуют отдельных научных исследований, 
выходящих за рамки вводного курса [Селезнёв 2016, 18–19].

Также при изучении двух и более языков существует проблема 
языка-посредника, который может исказить понимание оригина­
ла или перевода. Некоторые преподаватели рекомендуют в таких 
случаях методику прямого сопоставления изучаемых языков, по­
иска связей между ними [Погосова, 296]; такой метод подходит и 
для наших целей. Буквальный перевод на русский основного значе­
ния слова, соотнесённый (осознанно или интуитивно) с таким же 
буквальным переводом греческого слова в другом словаре, может 
ввести в заблуждение. Например, слово לֶד  во 2-м уроке учебника יֶ֫
Ламбдина переведено как «мальчик, ребёнок» [Ламбдин, 60]; в учеб­
нике древнегреческого языка Вольфа слово «ребёнок» — ὁ παῖς — 
появляется только в 20-м уроке [Древнегреческий, 133]. Возникает 
соблазн через посредничество русского «перевести» לֶד  ,как παῖς יֶ֫
однако для языка Септуагинты это было бы неверно: дело в том, что 
с развитием греческого языка слово παῖς получило значение, связан­
ное с рабством как с состоянием «вечного детства» [Ross, 189–190], 
и является эквивалентом для слова בֶד .(раб, слуга) עֶ֫

Для выявления наиболее частотных лексических эквивалентов 
между ТаНаХом и Септуагинтой мы использовали программу для ра­
боты с библейским корпусом Bibleworks 1, в частности — инструмент 
“Search for Hebrew-LXX Equivalents”. Данный инструмент имеет ряд 
особенностей, которые нужно иметь в виду, анализируя результаты; 
кроме того, во многих случаях само понятие «эквивалента» можно 
трактовать различно: перевод может быть как буквальным, так и 
более свободным, и оба варианта представляют для нас одинаковый 
интерес [Селезнёв 2021, 95–97].

Также при отборе эквивалентной лексики мы обращали вни­
мание на книги Библии, в которых встречается конкретное слово. 
Как известно, Пятикнижие было переведено в первую очередь, и «во 
многих случаях греческие эквиваленты, подобранные для еврей­
ских слов при переводе Пятикнижия, становятся для последующих 
переводчиков своего рода стандартом» [Селезнёв 2021, 94]. С дру­

1	 Официальный сайт проекта: https://www.bibleworks.com/.



145использование греческих эквивалентов танахической 
лексики в  преподавании древнееврейского языка

гой стороны, лексика книг, переводившихся позднее (например, 
корпус Малых пророков), может отражать более поздний этап раз­
вития древнегреческого языка или иные условия создания перево­
да и, следовательно, она может отличаться; в таких случаях стоит 
особо отмечать, для каких именно частей Библии характерно ис­
пользование данного эквивалента. Иногда некое слово встречается 
только или преимущественно в одной конкретной книге, тогда как 
в остальных используются другие эквиваленты; такие случаи также 
представляют интерес для исследователей, независимо от частотно­
сти. Поэтому мы решили не указывать точное или приблизительное 
число вхождений, чтобы не вводить читателей в заблуждение: если 
какой-либо вариант перевода встречается, скажем, в два раза чаще, 
чем другой, из этого ещё не следует, что он в два раза важнее.

Для примера того, как может выглядеть обсуждаемое в статье 
дополнение к учебнику Ламбдина, мы приводим лексику из словарей 
к первым пяти урокам данного учебника и предлагаемые греческие 
эквиваленты к ней. Еврейские слова и их перевод даются в той же 
форме и в том же порядке, что и в учебнике. Древнегреческие экви­
валенты располагаются в порядке убывания частотности (исключая 
наиболее редкие); в случае необходимости в скобках даются особые 
пояснения.

Урок 1

עַר 		נַ֫  юноша, мальчик, слуга		  τὸ παιδάριον
		זָקֵן  старик, старейшина			   ὁ πρεσβύτερος
יִת 		בַּ֫  дом					     ὁ οἶκος
		נָהָר  река					     ὁ ποταμός
דֶה 		שָֹ  поле					     ὁ ἀγρός, τὸ πεδίον
רֶךְ 		 דֶּ֫ дорога, путь				    ἡ ὁδός
		עַל־  на, над; против; о; из-за; через	 ἐπί, ἀπό, περί и др.	
		 בְּ  в; может передавать значение 	 ἐν или падежная 	

	 творительного падежа 		  форма без предлога, 	
						      например Dativus 	
						      instrumenti

צֶל 		אֵ֫  около, возле, рядом с			   παρά или ἐχόμενος



146 юлия александровна маккавеева
юлия дмитриевна будман

		שָׁם  там (наречие)			  ἐκεῖ
		אַיֵּה  где?				    ποῦ
			 וְ  и, а, но (союз)			  καί

Урок 2

		אִישׁ  человек, мужчина, муж	 ὁ ἀνήρ, ὁ ἄνθρωπος
ה 		אִשָּׁ  женщина, жена	 	 ἡ γυνή
לֶד 		 יֶ֫  мальчик, ребёнок		  τὸ παιδίον, τὸ παιδάριον
		הֵיכָל дворец, храм	  	 	 ὁ ναός или ὁ οἶκος (чаще 	

					     в Малых пророках)
לֶךְ 		מֶ֫  царь, правитель		  ὁ βασιλεύς, реже ὁ ἄρχων 2

פֶר 		סֵ֫  книга, свиток, письмо	 τὸ βιβλίον
בֶד 		עֶ֫  раб, слуга			   ὁ παῖς, ὁ δοῦλος 		

					     (статистика использования 	
					     различается в разных книгах: 	
					     например, в Пятикнижии 	
					     почти всегда παῖς, 		
					     а в Псалтири почти всегда 	
					     δοῦλος)

 		כֹּהֵן  жрец (в Синодальном 	 ὁ ἱερεύς			 
	  переводе «священник»)

 		 עִיר  город (ж. р.)			   ἡ πόλις 			 
					     (в обоих языках слово 		
					     «город» женского рода)

  	הוּא/הִיא он/она			   αὐτός 				  
					     или формы глагола εἰμί, 	
					     а также ἐκεῖνος, οὗτος

							       (для перевода הוּא/הִיא как 	
					     указательных местоимений, 	
					     см: урок 8 [Ламбдин, 92])

 		מִי  кто?				    τίς
 		פֹּה  здесь				    ὧδε
 		אֵיפֹה где? (син. אַיֵּה)		  ποῦ

2	 Подробнее см.: [Селезнёв 2017].



147использование греческих эквивалентов танахической 
лексики в  преподавании древнееврейского языка

Урок 3

		דָּבָר  слово; дело			   ὁ λόγος, реже τὸ ῥῆμα, 	
					     ещё реже τὸ πρᾶγμα 3

		 רָעָב голод 				    ὁ λιμός
רֶץ 		אֶ֫  страна, земля			   ἡ γῆ, реже ἡ χώρα
		הַר  гора				    ὁ ὄρος
		עַם  народ				    ὁ λαός
		גַּן  сад				    ὁ παράδεισος (Эдемский сад) 	

					     или ὁ κῆπος
		טוֹב  хороший, добрый		  ἀγαθός, καλός
		גָּדוֹל  большой, великий		  μέγας
		קָטָן  маленький, младший		 μικρός, νέος
		יָפֶה  красивый, 			   καλός
			   привлекательный
		רַע  плохой			   πονηρός, κακός
		מְאֹד  очень				    σφόδρα

Урок 4

  		שֹׁפֵט  судья 			   ὁ κριτής или κρίνω
  	מַלְאָךְ посланец, ангел		  ὁ ἄγγελος
  		 כִּסֵּא кресло, трон			   ὁ θρόνος
  		כֹּתֵב  пишущий			   γράφω
  		אֹכֵל  едящий			   ἐσθίω
  		 נֹתֵן  дающий			   δίδωμι
  		הֹלֵךְ  идущий			   πορεύομαι
  		יֹשֵׁב  сидящий, обитающий,	 κατοικέω, καθίζω, κάθημαι	

	   живущий
		предлог прямого  	 אֵת / אֶת־  не имеет аналога 		

	   дополнения			   в древнегреческом

3	 Статистика распределения по книгам: Епископ Петергофский Амвросий (Ерма­
ков). Септуагинта и новозаветные Писания: формирование богословского язы­
ка ранней Церкви в иудео-эллинистическом контексте // Кафедра библеистики 
Санкт-Петербургской православной духовной академии. URL: https://bible-spbda.
info/researches/20130916-amvrosy-lxx/20130916-amvrosy-lxx~print.html.



148 юлия александровна маккавеева
юлия дмитриевна будман

		 לְ  к, для				    εἰς (или падежные формы 	
					     без предлога)

		אֶל־  к, в (направление движения)	 πρός, εἰς
		בְּעֵינֵי в глазах, по мнению 		  букв. ἐν ὀφθαλμοῖς, 		

					     или ἐναντίον, ἐνώπιον 4

Урок 5

		זָהָב  золото				   τὸ χρυσίον или χρυσοῦς
	חָכְמָה мудрость			   ἡ σοφία
סֶף 		 כֶּ֫ серебро, деньги		  τὸ ἀργύριον или ἀργυροῦς
	עֲבֹדָה работа, служба, рабство	 ἡ λειτουργία, τὸ ἔργον, 	

					     ἡ ἐργασία, ἡ δουλεία
		עֵצָה  замысел, план, совет 		  ἡ βουλή
		יָקָר  драгоценный			   τίμιος
		יָשָׁר  прямой, справедливый	 εὐθής, εὐθύς, 			 

					     реже ὀρθός (в книгах Притчей	
	 				    и в Малых пророках)

		צָדִּיק справедливый, 		  δίκαιος, εὐσεβής		
	 праведный, невиновный; 					   
	 сущ. праведник

		קָשֶׁה  трудный, тяжёлый,		  σκληρός			 
	 суровый

		רָשָׁע  злой, преступный, 		  ἀσεβής, (ὁ) ἁμαρτωλός 	
	 нечестивый; 							     
	 сущ. преступник, злодей

		,דָּוִד  Давид,				   как правило, имена
	,שְׁמוּאֵל Самуил,			   и географические названия
םִ 	יְרוּשָׁלַ֫ Иерусалим	 		  не переводятся,		

					     а транслитерируются
		 מִן  из, от				    ἀπό, ἐκ, παρά
		 אֲשֶׁר который 			   ὅς или ὅσος, 			 

					     а также просто артикль

4	 См.: [Селезнёв 2013].



149использование греческих эквивалентов танахической 
лексики в  преподавании древнееврейского языка

Итак, мы установили, что для еврейской лексики из учебни­
ка Ламбдина возможно выявить наиболее частотные эквиваленты 
в  древнегреческом переводе. Это может быть всего одно грече­
ское слово, или два однокоренных; реже — три и более различных 
слов. Особую сложность представляют собой предлоги, так как 
в древнееврейском их меньше и каждый имеет по несколько зна­
чений, а сложные предлоги могут переводиться как по смыслу, так 
и буквально (калькирование). Из-за разницы в порядке изложения 
грамматического материала представляется наиболее удобным для 
причастий и иных глагольных форм давать эквиваленты в виде гре­
ческого глагола в словарной форме.

Предлагаемый нами список греческих эквивалентов может 
быть дополнен или сокращён в зависимости от потребностей ауди­
тории. Также он может быть переработан в методическое пособие, 
предназначенное как для преподавания, так и для самостоятельного 
изучения языков Священного писания.

Литература

	 1.	 Древнегреческий = Древнегреческий язык  : Начальный курс. Т.  1. М.  : 
«Греко-латинский кабинет» Ю. А. Шичалина, 2002. 208 с.

	 2.	 Ламбдин = Ламбдин Т. Учебник древнееврейского языка / Т. Ламбдин. 
3-е издание, переработанное. М. : Российское библейское общество, 
2003. 508 с.

	 3.	 Пиковский = Пиковский И. О проблемах и перспективах преподавания 
библейских дисциплин в современной семинарии // Православие. Ru. 
URL: https://pravoslavie.ru/34100.html (дата обращения: 30.01.2024).

	 4.	 Плунгян = Плунгян В. А. Лингвистика в XXI веке: проблемы, перспекти­
вы, точки роста // Слово.ру: Балтийский акцент. 2018. Т. 9. № 1. С. 7–12.

	 5.	 Погосова = Погосова Наталья Олеговна. Актуальные проблемы обуче­
ния второму иностранному языку и способы их решения // Проблемы 
романо-германской филологии, педагогики и методики преподавания 
иностранных языков. 2022. № 18. С. 294–298.

	 6.	 Селезнёв 2013 = Селезнёв  М. Г. Ещё раз об анти-антропоморфизмах в 
Септуагинте: опыт статистического анализа // Индоевропейское языко­
знание и классическая филология. 2013. № 17. С. 803–805.



150 юлия александровна маккавеева
юлия дмитриевна будман

	 7.	 Селезнёв 2016 = Селезнёв М. В поисках теологии Септуагинты. Методо­
логические аспекты // Государство, религия, Церковь в России и за ру­
бежом. 2016. Т. 34, № 4. С. 7–28.

	 8.	 Селезнёв 2017 = Селезнёв  М. Г. Βασιλεύς и ἄρχων [U1] в  Септуагинте: 
греческие эквиваленты еврейского слова «царь» и отношение к царской 
власти в иудаизме III в. до н. э. // Шаги / Steps. 2017. Т. 3, № 4. С. 47–63.

	 9.	 Селезнёв 2021 = Селезнёв М. Г. Септуагинта: греческая Библия на пере­
крёстке еврейской и греческой культурных традиций. М. : 2021. 203 с. 
На правах рукописи.

	10.	 Тов = Тов Э. Текстология Ветхого Завета / Пер. с англ. К. Бурмистров, 
Г. Ястребов; Науч. ред. Г. Ястребов. 3-е изд. М.  : Изд-во ББИ, 2015. 
XXXVI, 424 с.

	 11.	 Ross = William A.  Ross. Some Aspects of Παιδάριον and Νεανίσκος in 
Ptolemaic Egypt // The Legacy of Soisalon-Soininen, 1st edition. June 2020. 
P. 189–206.



151

Алла Владимировна Малкина
Москва, Православный Свято-Тихоновский гуманитарный 
университет

иудаика по трудам профессора спбда 
и. г. троицкого (1858–1929)

аннотация: В  статье представлен краткий обзор трудов по иудаике вы-
дающегося дореволюционного православного библеиста-ветхозаветника 
проф. Ивана Гавриловича Троицкого, ученика Д. А. Хвольсона, автора извест-
ного учебника «Библейская археология» (1913). Анализ его многочислен-
ных статей и рецензий в периодических журналах СПбДА «Христианское чте-
ние» и «Церковный вестник» (1885–1917) позволяет раскрыть роль учёного 
как гебраиста и семитолога, официального эксперта Св. Синода по вопросам 
иудаизма. Его участие в «деле Бейлиса» со стороны защиты привело к значи-
тельному штрафу, но до конца жизни учёный сохранил верность Церкви и её 
догматам, несмотря на революционные потрясения.

ключевые слова: иудаика, И. Г. Троицкий, учёный-ветхозаветник, 
СПбДА, сионизм, Талмуд, евреи, православное богословие, дореволю-
ционная библеистика

Последняя четверть XIX — начало XX в. в России ознаменовались бы-
стрым распространением идей еврейского Просвещения (Хаскалы) 1 
и началом русскоязычных переводов иудейских первоисточников 
с целью их де-мифологизации, попытками христианского миссио-
нерства среди евреев и распространением сионизма, что требовало 
православного богословского осмысления. И. Г. Троицкий, профес-
сор-ветхозаветник СПбДА, был назначен Св. Синодом экспертом и 
рецензентом еврейских журналов и русскоязычной иудаики.

1	 Хаскала — европейское движение еврейского Просвещения с сер. XVIII в. под рук. 
Моисея Мендельсона, переводчика ТаНаХа на немецкий язык. В России в 1840-е гг.  
по проекту Макса Лилиенталя (1815–1882) были проведены Уваровские рефор-
мы еврейского образования.



152 алла владимировна малкина

С 1885 г. он вёл отдел «Обзор духовных журналов» в «Церков-
ном вестнике», публиковал многочисленные рецензии: на словарь 
О. Н. Штейнберга к книгам Ветхого Завета «Еврейский и халдейский 
этимологический словарь» [Троицкий, отзыв] (в связи с прошением 
составителя — инспектора Виленского еврейского учительского ин-
ститута о переиздании) [Штейнберг]; статью о новой иудео-христи-
анской секте И. Д. Рабиновича на юге России, в которой предложил 
ввести изучение «новоеврейского языка (идиша) и литературы в ду-
ховных академиях» для апологетики среди евреев [Троицкий 1885]. 
В ряде журналов (№№ 15, 16, 30, 40, 45, 51–52) были напечатаны 
обзоры новых книг по ветхозаветной библеистике.

В 1893–1896 гг. Троицкий по поручению Св. Синода проводил 
экспертизу западных христианских миссионерских изданий на язы-
ке идиш и написал ряд положительных рецензий на: брошюру “Der 
grosster Nabi” («Величайший пророк») 2; журнал “Berit Am” («Завет 
народа») 3 (№ 2–4, № 9, № 11, № 12) [ЖЗС 1893–1894]; «Коммента-
рий И. Лихтенштейна на Писания Нового Завета» (Ч. 1. Ев. от Мат-
фея) [ЖЗС 1893–1894, 132]; пять номеров журнала “Kol Mevasser” 
(№1–5 за 1893) [ЖЗС 1893–1894, 133–134]. Отрицательные рецен-
зии были написаны на: талмудический трактат «Бава-Кама» в рус-
ском переводе М. И. Базилевского (1883) [Троицкий 1887] и “Die 
Geschichte Iesu Christi” («Историю Иисуса Христа») «из-за возмож-
ности косвенного распространения кощунственных и богохульных 
представлений о лице Христа Спасителя и Богоматери среди евреев» 
[ЖЗС 1893–1894, 135].

В 1897 г. И. Г. Троицкому было поручено рецензировать рус-
скоязычный перевод Вавилонского Талмуда (под ред. Н. А. Пе- 
реферковича) 4, представлявший не калькированную немецко

2	 Миссионерская христианская брошюра “Der grosster Nabi” (1833) была опубли-
кована в  Институте иудаизма (Institutum Judaicum Delitzschianum) Ф.  Делича 
в Мюнстере [Levenson; ЖЗС 1893–1894, 24–25].

3	 “Berit Am” («Завет народа») (1893–1924) — еврейский христианский миссионер-
ский журнал, издание Института иудаизма Ф. Делича.

4	 Наум Абрамович Переферкович (1871–1940) — яркий представитель Хаскалы, 
выпускник-отличник восточного факультета Императорского СПб. универси-
тета (1894), опубликовал два издания русскоязычного Вавилонского Талмуда 
(1897–1911) в Петербурге: переводы Мишны, Тосефты и галахических мидрашей  



153иудаика по трудам профессора спбда  
и. г. троицкого (1858–1929)

язычную версию Лазаря Гольдшмидта (1897–1935) [Goldschmidt], 
а собственную.

Первая рецензия «Талмуд, его история и содержание» (1897) 
[Троицкий 1897] послужила началом острой научной полемики, 
развернувшейся на страницах нескольких номеров журнала «Хри-
стианское чтение» (1897–1900). Перевод Переферковича подвергся 
критике за: 1) отсутствие «критического» (научного) подхода к ци-
тированию западных исследований и односторонность даже «по 
спорным в науке вопросам» (талмудические меры и весы, вопрос 
о минеях 5, фарисеях, о библейских апокрифах, книге Зогар, книге 
Еноха, переводе LXX); 2) отсутствие изложения контекста иудео-
христианской полемики эпохи танаев; 3) понимание Мишны как 
«продолжения Письменной Торы», что «противоречит её иудейско-
му пониманию как основы Устной Торы»; 4) небрежность и много-
численные ошибки в древнееврейском языке [Троицкий 1897, 824]. 
Ценность перевода состояла в знакомстве массового русскоязычного 
читателя с иудейским первоисточником.

В работе над новой рецензией на первый том «Талмуд. Миш-
на и Тосефта» [Троицкий 1899] (трактат «Зераим»  — «Посевы») 
проф.  Троицкий опирался на перевод Л.  Гольдшмидта и подверг 
критике: «ненаучный» характер перевода; «нецелесообразное» раз-
деление Мишны и Гемары, нарушавшее целостность восприятия 
первоисточника; перифраз и отступление от оригинала Талмуда и 
11 случаев ошибочного перевода. К положительным сторонам из-
дания он отнёс возможность познакомить русскоязычных читате-
лей с иудейским первоисточником: «нельзя не приветствовать этого 
солидного и полезного литературного предприятия и нельзя не по-
желать, чтобы оно было доведено до конца» [Троицкий 1897, 1037].

(Мехильты и Сифры). Отдельными изданиями вышли переводы двух наиболее из-
вестных талмудических трактатов «Берахот» (1909) и «Авот рабби Натана» (1903).

5	 Минеи (др.-евр. “minim”) — «еретики», «отступники». Согласно Тосефте (Т. Хул-
лин 2:20–21) у них нельзя покупать, лечиться и учиться. Они отреклись от Бога 
и еврейского народа, считали, что «Бог оставил эту землю», неверно учили о со-
творении мира (М. Санхедрин 4:5 и Т. Санхедрин 8:7), не верили в воскресение 
мёртвых и жизнь «будущего века» (М. Брахот 9:5; Т. Брахот 9:5: (7,21)). Не могут 
полностью отождествляться с христианами.



154 алла владимировна малкина

В августовском номере был опубликован ответ Переферковича 
[Переферкович 1899] с обидой на рецензию, «в корне подрывающую 
доверие к его труду». Его перевод Мишны был сделан с отдельной 
(более ранней) версии по немецкоязычному изданию главы Берлин-
ской раввинской семинарии Д. Ц. Хоффмана [Hoffmann]. К сильной 
стороне издания он относил собственный русскоязычный перевод 
Тосефты по изданию Моисея Самуила Цукерманделя [Zukermandel], 
что не отметил рецензент [Переферкович 1899, 329]. Переферкович 
требовал представить новые научные доказательства ошибок в пере-
воде на страницах «Христианского чтения».

В ноябрьском номере журнала был опубликован ответ Троиц-
кого [Троицкий 1899]. Основываясь на заявлении Переферковича 
о публикации Талмуда (1897), рецензент проверял текст Мишны по 
версии Вавилонского Талмуда, а обнаруженные им 11 опечаток и 
ошибки были важны, так как снижали степень «научности» издания 
[Троицкий 1899, 909]. Среди принципиальных ошибок рецензент от-
метил перевод слова «миним» как «саддукеев» [Langer]; ряд неверно 
переведённых мест Мишны имели истолкования в Гемаре [Троиц- 
кий 1899, 912].

В 1900 г. вышла рецензия Троицкого на второй том «Талмуд. 
Мишна. Тосефта» (трактат «Моэд») [Троицкий 1900], в которой отме-
чалось значительное улучшение перевода, «близость к подлиннику» и 
исправление всех опечаток. Переферкович улучшил научный уровень 
издания, пригласив к  сотрудничеству ориенталиста Я. Г. Этингера, 
Я. Яновского и д-ра М. В. Погорельского [Переферкович 2006, XIV].

В обзорной статье «О Талмуде» (в трёх частях) [Троицкий 1901] 
подытожены взгляды И. Г. Троицкого на древний иудейский памят-
ник письменности. Две первые части впервые прозвучали как докла-
ды 5 и 19 марта 1901 г. в Императорском Обществе спасения на водах 
в пользу «Православного благотворительного Общества ревнителей 
веры и милосердия» [Троицкий И., 1901]. В первой части дан истори-
ографический обзор литературы о евреях в отечественной периодике 
«за последние 30 лет» и трехчастная классификация этапов форми-
рования иудаизма: эпоха Мишны (литература танаев); эпоха Талму-
да (литература амораев); караимизм Анана бен Давида (VIII в.) — 
направление, отрицавшее авторитет Талмуда. В литографированных  



155иудаика по трудам профессора спбда  
и. г. троицкого (1858–1929)

конспектах лекций по библейской археологии Троицкий негативно 
охарактеризовал Талмуд: «груда мусора, в котором встречаются и 
драгоценные жемчужины» [Троицкий 1889, 16]; «чтение [его] про-
изводит странную пустоту в душе» [Троицкий 1896, 46]; «собрание 
протоколов разных лиц, отличающихся горячим темпераментом, вы- 
пивших, друг друга не слушающих, которые ни к каким согласным 
выводам из своих дебатов не приходят»; в нём «потеряна самая нить 
точного здравого смысла священного текста», «запутывая понима-
ние Пятикнижия, погружал в религиозном отношении человека в 
состояние индифферентизма или лучше — нигилизма» [Троицкий 
1896, 47]; «под [его] гнётом находится большая часть иудейства» 
[Троицкий 1896, 54].

В статье учёный признает «незаконченный» характер памятни-
ка «нечто вроде незаконченных протоколов, составленных в собра-
ниях учёных, которые в своих рассуждениях не пришли ни к каким 
определённым практическим руководствам» [Троицкий 1901, 106]; 
отсутствие в нём ключевой идеи. Но вместе с тем он признает в нём 
важнейший исторический источник, сформированный под значи-
тельным влиянием соседних культур и цивилизаций (персидской, 
индийской, александрийских неоплатоников), позволяющий иссле-
довать иудейское богословие [Троицкий 1901, 205]. К важнейшим те- 
мам он относит дискуссии школ танаев р. Гиллеля и р. Шамая о про-
блеме первичности творения неба и земли; учение р. Рейш Лакиша 
о семи небесах; антропологическое учение об Адаме Кадмоне; уче-
ния о сотворении геенны огненной до сотворения мира, о предсуще-
ствовании и переселении душ, рождении и соотношении души и тела, 
о смерти и посмертной участи людей [Троицкий 1901, 206–207]; нрав-
ственное богословие (трактат «Пиркей Авот»). Талмуд — источник 
антихристианских свидетельств о Христе, доказывающих древность 
христианской догматики [Троицкий 1901, 223]. Основываясь на не-
мецкоязычном издании Генриха Лайбла [Laible], Троицкий выдвинул 
гипотезу о том, что талмудическое «Бен Пантера» (Иисус Христос) 
следует интерпретировать не как греч. Ὑιός Παρθένου («Сын Девы»), 
а как Ὑιός Πανθηρας («Вседержитель»), как палестинские христиане 
называли Спасителя [Троицкий 1901, 218–219], а талмудисты интер-
претировали в кощунственном смысле. В заключительную (третью) 



156 алла владимировна малкина

часть статьи вошёл материал «ранних» лекций (1888–1889): крат-
кие сведения о  составе Мишны и её шести разделах («седерах») 
[Троицкий 1889, 169–212], впервые опубликованный на русском 
языке. Статья до сих пор не потеряла своего научного значения и 
может служить кратким введением в иудейскую раввинистическую  
литературу.

В 1916 г. Троицкий прочитал доклад «К вопросу об отношении 
Талмуда к христианам» на заседании Восточного Отделения Русского 
Археологического Общества [ЖЗС РАО] об исследовании рукописи 
еврейской молитвы «Восемнадцать благословений» («Шмоне эсре»), 
обнаруженной Соломоном Шехтером в  Каирской генизе (1897). 
Материалы доклада были опубликованы в виде статьи в журнале 
«Христианское чтение» в 1917 г. [Троицкий 1917]. Среди проклятий 
еретиков (“birkat ha-minnim”) в данном тексте уже присутствовала 
вставка “ve ha-nozrim” («и христиан»). Таким образом подтвержда-
лись святоотеческие свидетельства (св. Иустина Философа, св. Епи-
фания Кипрского, блж. Иеронима) о проклятии христиан иудеями 
[Троицкий 1917, 32]. Религиозная нетерпимость и проклятие христи-
ан в иудейской литургической традиции стали причинами полного 
конфессионального разрыва [Троицкий 1917, 34].

Тема докторской диссертации «Талмудическое учение о  по-
смертном состоянии и конечной участи людей» (1904) стала аполо-
гетическим ответом учёного-библеиста на увлечённость образован-
ных кругов спиритизмом и мистикой смерти на рубеже XIX — нач. 
XX в. [Раздьяконов]. Рождение символизма (1894) потенцировало 
апокалиптические ожидания, моду на разочарование, оккультно-
мистические учения, тайные организации и масонские ложи, «де-
каданс», недовольство, усталость от жизни [Сидаренкова, 360]. Ката-
лизатором научно-богословского исследования Талмуда также стал 
его русскоязычный перевод и эскалация конфликта между русским и 
еврейским населением в Российской империи на рубеже XIX — нач. 
XX в. Широкие массы еврейской молодёжи — сторонники Просве-
щения («маскилим») стремились к интеграции в российском обще-
стве через получение светского образования на русском языке, что 
открывало путь к карьере, но при этом сохраняли национальную и 
религиозную еврейскую идентичность [Иванов], что вызывало страх 



157иудаика по трудам профессора спбда  
и. г. троицкого (1858–1929)

и рост антисемитизма: участились еврейские погромы, апогеем ко-
торых стало «дело Бейлиса» (1913).

Две положительные рецензии коллег СПбДА проф. А. П. Рожде-
ственского [Рождественский], прот. Е. П. Аквилонова [Аквилонов] и 
блестящая защита завершились присуждением Троицкому доктор-
ской степени. Уникальная работа до сих пор сохраняет научно-бо-
гословскую актуальность, оставаясь единственным столь глубоким 
исследованием Талмуда на русском языке.

В первой главе изложена талмудическая антропология с эле-
ментами сравнительного анализа между Талмудом (ВТ, Моэд катан, 
9б) и Новым заветом (Флп 3:20; 2 Тим 4:6) о понимании земной жиз-
ни как временной в ожидании жизни вечной. Автор прослеживает 
изменение понятия «Дума»: ветхозаветное название царства мёрт-
вых (Ис 21:11; Пс 65:17) в Талмуде становится именем ангела-на-
чальника царства мёртвых [Троицкий 1904, 16–17], систематически 
излагает учение об условиях наступления смерти в Талмуде для пра-
ведников и грешников, особенности связи души и тела после смерти 
и способности умерших оказывать влияние на живых. Особое внима-
ние уделено семи талмудическим свидетельствам о вызывании душ 
умерших и их явлении живым в видимых образах на протяжении 
первого года после смерти [Троицкий 1904, 28–29], что было акту-
ально и в эпоху модерна. Расцерковлённое образованное столичное 
общество предпочитало увлечение оккультизмом и медиумизмом.

Троицкий ставит цель «развенчать» спиритизм, антропософию 
и теософию, как несовместимые с православной догматикой, про-
демонстрировать их иудейские и гностико-языческие корни.

Талмуд постулирует возможность прямого общения между ду-
шами умерших и живых; явление душ умерших живым; привиле-
гию книжников-талмудистов, чьи души после смерти получают воз- 
можность бесконечного духовного развития и дальнейшей учёбы 
в небесной коллегии, где они продолжают толковать законы Торы. 
Сознание остальных людей после смерти не прогрессирует [Троиц-
кий 1904, 39–41]. В загробном мире души учёных раввинов попа-
дают в рай и пребывают на седьмом небе под Престолом Божиим. 
Души грешников, к которым относятся все неевереи и «неучёные» 
евреи (“am ha-aretz”), определяются после смерти в ад.



158 алла владимировна малкина

Вторая глава посвящена компаративному анализу ветхозавет-
ного и талмудического учений, определению их сходств и различий. 
К особенностям талмудического учения о посмертной участи души 
относятся:

1) личное бессмертие выдающихся раввинов-книжников, неза-
висимо от уровня их нравственности, и их занятие еврейским за-
конодательством в раю после смерти;

2) осведомлённость умерших о мире живых;
3) возможность прямого общения живых с душами умерших 

через их тела и места погребения [Троицкий 1904, 125].
Талмудическое учение отличается от ветхозаветного: «рай» и 

«ад» получают новые имена, определены их размеры и устройство; 
души умерших проходят два суда (после смерти и после воскресения).

Причинами, повлиявшими на талмудические представления, 
Троицкий считал: герменевтические различия (принципы толкования 
р. Гиллеля и р. Елиэзера); влияние «внебиблейских» представлений 
древневосточных народов, что привело к формированию синкрети-
ческого («материалистического») учения и «уклонения от основных 
принципов библейского учения» [Троицкий 1904, 159–165].

В третьей главе проанализировано дальнейшее развитие этих 
представлений в иудаизме по текстам пост-талмудических мидра-
шей и средневековых философско-богословских трактатов («Книге 
верований и мнений» р. Саадии Гаона, ибн Гвироля, Иехуды ха-
Леви, Маймонида, Герсонида, Исаака Авраама, Хасдая Крескаса, 
Иосифа Альбо, Абарбанеля); евлогию (надписям на гробницах); 
литургическим и этнографическим материалам (погребальным и 
поминальным обычаям). Понимание Троицким посмертной участи 
нееврееев в Талмуде как «обречённости на полное уничтожение в 
смысле личного бытия, — подобно неразумным животным» [Троиц
кий 1904, 289] было обусловлено хронологическими границами 
исследования, за пределами которого остались каббалистические 
интерпретации. Так, в комментарии «Яфе тоар» к мидрашам и книге 
Зогар («Сияние») (XIII в.) праведники народов мира также удоста-
иваются рая — получат «долю в мире Грядущего» после всеобщего 
воскресения (Зогар. I.108а). Нравственное учение иудаизма («му-
сар»), о котором не сообщает Троицкий, изложено в трактате «Обя-



159иудаика по трудам профессора спбда  
и. г. троицкого (1858–1929)

занности сердца» («Ховот ха-левавот») р. Бахьи ибн Пакуды (XI в.), 
«Пути праведных» («Месилат йешарим») р. Моше Х. Луццато (1740), 
труде Виленского Гаона «Совершенная мера» («Эвен шлема») (1760), 
хасидской книге «Тания» р. Шнеура Залмана из Ляд (1797).

Анализ талмудического и христианского учений позволил Тро-
ицкому выдвинуть гипотезу о  влиянии первого на христианские 
представления об аде и рае, загробном мире и эсхатологии в «Сло-
ве об исходе души» свт. Кирилла Александрийского, «Повествова-
нии блж. Феодоры о воздушных мытарствах» и «Беседе о загробной 
жизни» свт. Григория Двоеслова [Троицкий 1904, 312–313]. Учёный 
также выделил сходство некоторых святоотеческих и талмудиче-
ских представлений. У Тертулиана — учения о «среднем» состоянии 
душ умерших; у свт. Григория Нисского и прп. Макария Египетско-
го — представления о тесной связи умершего с телом после смерти; 
у свт. Григория Богослова — о трёх состояниях души после смерти; 
у прп. Ефрема Сирина — в описании рая. В эпоху Средневековья тал-
мудические представления прослеживаются в «Божественной коме-
дии» Данте, поэзии Иммануила Римского (1265–1330), «Слове о не-
бесных силах» прп. Кирилла Философа [Троицкий 1904, 339–345]. 
Талмуд стал «передаточным» звеном этих типичных представлений 
языческих ближневосточных народов, особенно вавилонян [Троиц-
кий 1904, 346].

Гипотеза Троицкого была удостоверена данными современной 
науки, подтверждающей влияние вавилонской культуры на форми-
рование ветхозаветных книг и представлений о смерти в древнем 
Израиле [Акимов]. При этом остаётся открытым вопрос о влиянии 
талмудических представлений на святоотеческую традицию и хри-
стианских средневековых авторов, что могло бы стать продолжени-
ем исследования Троицкого. Выводы учёного о влиянии на талму-
дическое (раввинистическое) учение о посмертной участи людей 
гностицизма также сохраняет актуальность [Малкина].

Теме сионизма учёный посвятил четыре статьи: «О сионизме 
в современном иудействе» [Троицкий И. 1900], «Еврейский вопрос 
в минувшем еврейском году» [Троицкий И. 1901], «Успехи сиониз-
ма в настоящее время» [Троицкий 1902] «Сионизм в его сущности 
и стремлении» [Троицкий И. 1902], опубликованные в журнале 



160 алла владимировна малкина

«Церковный вестник». Он высказал опасение относительно будуще-
го христианских святынь в случае создания евреями государства на 
Св. Земле и призвал их отказаться от «гордыни … покаяться в своём 
историческом грехе и обратиться в христианство, войти в семью 
христианских народов» [Троицкий И. 1220]. Как православный хри-
стианин, конец библейской истории он видит и в спасении Израиля: 
«весь Израиль спасётся» (Рим 11:26).

В обзорной статье «О сионизме в  современном иудействе» 
(1903) в журнале «Христианское чтение» он подытожил взгляды на 
новое национально-политическое движение, отметив его быстрое  
распространение [Троицкий 1903, 744–745] и ветхозаветные осно- 
вы, восходящие к эпохе царя Давида (2 Цар 5:7–9). Троицкий выде-
лил три этапа развития сионизма: 1) возникновение первой группы 
«Ховевей-Цион» («друзья Сиона») в Румынии и её филиалов в Евро-
пе; 2) публикация Л. Пинскером «Автоэмансипации» (1882); 3) из-
дание Т. Герцлем книги «Еврейское государство» (1895) [Троицкий 
1903, 750]. Сионизм — новый этап развития иудаизма, возникший 
из-за роста антисемитизма в Европе и России. В отличие от либе-
ральных деятелей культуры (Д. Л. Мордовцева, В. Г. Короленко, 
П. Н. Милюкова, М. И. Туган-Барановского, М. Горького), рассматри-
вавших сионизм как «верную и справедливую идею» по признанию 
«ненормальности положения [евреев] и причинённой [им] некогда 
несправедливости» [Гордон 1902, 195–196] и выступивших в защиту 
сиониста Г. И. Гордона (1862–1931), Троицкий представил офици-
альную православную точку зрения.

В «Открытом письме к проф. Троицкому И. Г.» [Гордон 1903], 
опубликованном в том же номере журнала, Г. И. Гордон назвал хри-
стианство «истинной религией», которая должна вернуть евреям их 
«историческую родину», но подверг критике «христианский идеа-
лизм» Троицкого. Он разъяснил сионистскую идею о святом статусе 
Иерусалима и его открытости для представителей всех конфессий. 
В примечании к письму Троицкий дал официальный богословский 
ответ «Палестина была отнята у евреев по особому изволению Бо-
жию … <…> … а их изгнание было отвержение ими Христа Спа-
сителя, Сына Божия. <…> А  посему возможность возвращения 
им исторического права на Палестину не мыслима без обращения 



161иудаика по трудам профессора спбда  
и. г. троицкого (1858–1929)

их ко Христу Спасителю, Сыну Божию». Он основывался на месси-
анской брошюре И. Р. Рабиновича «Рабинович и сионизм» (1902) 
[Рабинович] и возможности возвращения евреев на Св. Землю как 
исполнения мессианского пророчества (Иер 16:16; 30:21–22) в слу-
чае присоединения евреев к Церкви. Богословский ответ Троицко-
го поддержал прот. Е. Аквилонов, идейно близкий монархическому 
Русскому собранию. Он опубликовал статью в августовском номере 
«Христианского чтения», в которой подчеркнул права христиан как 
«истинных сионистов» на Святую Землю [Аквилонов 1903].

В конце августа — начале сентября 1903 г. произошёл гомель-
ский погром, в 1905 г. прокатилась волна еврейских погромов по 
Российской империи [Егоров], что подтолкнуло массовую еврейскую 
эмиграцию на Св. Землю. Создание новых поселений («ишува») спо-
собствовало началу массового заселения евреями больших терри-
торий подмандатной Палестины, на основе которых было создано 
государство Израиль в 1948 году.

Выводы

	 1.	 В работах И. Г. Троицкого отражалась официальная академи- 
ческая богословская позиция по отношению к иудаизму, ин-
терес к которому был обусловлен широким распространени-
ем еврейского Просвещения, реформированного иудаизма и 
сионизма.

	 2.	 Первый русский православный библеист-семитолог проф. Тро-
ицкий отлично справился с научно-богословской задачей де-
мифологизировать Талмуд и представить его в  доступном 
формате как исторический источник. Его труды до сих пор 
не имеют аналогов на русском языке и не потеряли своей  
актуальности.

	 3.	 Он «пророчески» предугадал перспективу сионизма  — при-
знание «иудейства» как «политического фактора может иметь 
весьма большое значение» [Троицкий 1903, 758], а его участие 
в «деле Бейлиса» (1913) со стороны защиты продемонстриро-
вало прогрессивный характер научно-богословских взглядов 
православного учёного.



162 алла владимировна малкина

Литература

	 1.	 Акимов = Сергий (Акимов), архим. Библейская книга Екклесиаста и ли-
тература мудрости Древней Месопотамии. М. : Познание, 2013. 296 с.

	 2.	 Аквилонов 1903 = Аквилонов Е., прот. О сионизме: ответ на «Открытое 
письмо» д-ра Гордона к проф. И. Г. Троицкому // Христианское Чтение. 
1903. № 8. С. 200–216.

	 3.	 Аквилонов = Аквилонов  Е. Рецензия на докторскую диссертацию 
И. Г. Троицкого // РГИА. Ф. 796. Оп. 185. Д. 577. Л. 12 об.–29 об.

	 4.	 Гордон 1903 = Гордон Г. И. Открытое письмо к проф. Троицкому И. Г.: по 
поводу чтения «О сионизме» // ХЧ. 1903. № 5. С. 758–759.

	 5.	 Гордон 1902 = Гордон Г. И. Сионизм и христиане // Русская мысль. 1902. 
№ 7. С. 178–196.

	 6.	 Егоров = Егоров В. В. К вопросу о погромах еврейского населения Рос-
сийской империи в конце XIX — нач. XX в. // Вестник ЗабГУ. 2016. Т. 22. 
№ 5. С. 67–74.

	 7.	 ЖЗС 1893–1894 = Журналы Заседаний Совета СПбДА за 1893–1894 гг. 
С. 24–25; 66; 174–175; 211–212; 291.

	 8.	 ЖЗС 1895–1896 = ЖЗС СПбДА за 1895–1896 гг. СПб.  : тов. «Печатня 
Яковлева», 1900. C. 33–34; 133–135.

	 9.	 ЖЗС РАО = Журналы Заседаний Совета РАО // ЗВОРАО. Т. 24. 1916. Пг. : 
тип. Императорской АН, 1917.

	10.	 Иванов = Иванов  А. Е. Еврейское студенчество в  Российской империи 
нач. XX в. Каким оно было? Опыт социокультурного портретирования. 
М. : Новый хронограф, 2007. 436 с.

	 11.	 Малкина = Малкина А. В. Мистические традиции в раннем раввинисти-
ческом иудаизме (на примере литературы «Хейхалот») и ответ христи-
анства // Материалы XXV конференции Сретенские чтения. М. : СФИ, 
2019. С. 306–312.

	 12.	 Переферкович 1899 = Переферкович Н. Ответ проф. И. Г. Троицкому. По 
поводу его отзыва в «Христ. Чтении» за май 1899 г. о «Талмуде в перево-
де Н. Переферковича» // ХЧ. 1899. № 8. С. 318–330.

	 13.	 Переферкович 2006 = Переферкович Н. А. Талмуд. Мишна и Тосефта. Т. 1 
(Кн. 1 и 2). М., 2006. 414 с.

	14.	 Рабинович = И. Р. Рабинович и сионизм: Проблема еврейского вопроса. 
СПб. : Тип. Тырина и Герасимова, 1902. 14 c.



163иудаика по трудам профессора спбда  
и. г. троицкого (1858–1929)

	 15.	 Раздъяконов = Раздъяконов  В. С. Спиритизм и творчество В.  Соловьё-
ва: увлечение, разочарование, критика // Религиоведение. 2009. № 2. 
C. 71–83.

	 16.	 Рождественский = Рождественский А. П. Рецензия на докторскую дис-
сертацию И. Г. Троицкого // РГИА. Ф. 796. Оп. 185. Д. 577. Л. 2– 9 об.

	 17.	 Сидаренкова = Сидаренкова Ю. В. Спиритизм и Русская Православная 
Церковь в России // Труды СПбГУ. 2009. C. 360–374.

	 18.	 Смирнов = Смирнов М. В. С. Соловьёв. Отрывки из воспоминаний об 
И. Д. Рабиновиче // Соловьёвские исследования. 2014. Вып. 3 (4). С. 68–75.

	 19.	 Троицкий 1885 = Троицкий  И. Г. О  новой иудео-христианской секте 
И. Д. Рабиновича // ЦВ. 1885. № 10. С. 192.

	20.	 Троицкий 1887 = Троицкий И. Г. [Рец.] Отзыв на «Бава-Кама» в русском 
переводе М. И. Базилевского (1883) // ЦВ. 1887. № 20. С. 347–348.

	 21.	 Троицкий 1889 = Троицкий И. Г. Лекции по «Библейской археологии» 
1888–1889 уч. г. [Литогр. конспекты]. СПб. : лит. А. И. Горобовой, 1889. 
233 c.

	22.	 Троицкий 1891 = Троицкий  И. Г. Лекции по «Библейской археологии» 
1890–1891 гг. [Литогр. конспекты]. СПб. : лит. Фомина, 1891. 165 с.

	23.	 Троицкий 1896 = Троицкий  И. Г. Лекции по «Библейской археологии» 
1895–96 гг. [Литогр. конспекты]. СПб. : лит. Д. М. Руднева, 1896. 207 с.

	24.	 Троицкий 1897 = Троицкий И. Г. [Рец]: Талмуд, его история и содержа-
ние. Ч. 1. Мишна // ХЧ. 1897. № 12. С. 822–824.

	25.	 Троицкий 1899 = Троицкий И. Г. Ещё о Талмуде на русском языке: по по-
воду возражений Н. Переферковича на напечатанную в майской книжке 
«Христ. чтения» библиографическую заметку о 1-м томе Талмуда в пере-
воде г. Переферковича // ХЧ. 1899. № 11. С. 89–912.

	26.	 Троицкий 1900 = Троицкий  И. Г. Талмуд. Мишна. Тосефта в  переводе 
Н. Переферковича. Т. 2 (книги 3 и 4) // ХЧ. 1900. № 4. С. 690–691.

	 27.	 Троицкий 1901 = Троицкий И. Г. О Талмуде // ХЧ. 1901. № 7. С. 95–109. 
№ 8. С. 204–223; № 9. C. 446–458.

	28.	 Троицкий 1902 = Троицкий И. Г. Успехи сионизма в настоящее время // 
ЦВ. 1902. № 30. С. 930–932.

	29.	 Троицкий 1903 = Троицкий  И. Г. О  сионизме в  современном иудей-
стве // ХЧ. 1903. № 5. С. 744–759.

	30.	 Троицкий 1904 = Троицкий И. Г. Талмудическое учение о посмертном 
состоянии и конечной участи людей, его происхождение и значение 



164 алла владимировна малкина

в истории эсхатологических представлений СПб. : Синодальная тип., 
1904. 348 с.

	 31.	 Троицкий 1917 = Троицкий И. Г. К вопросу об отношении Талмуда к хри-
стианам // ХЧ. 1917. № 1–2. С. 17–34.

	32.	 Троицкий И. 1899 = Троицкий И. Г. [Рец]: Талмуд. Мишна и Тосефта. 
Критический пер. Н. Переферковича. Т. 1 (кн. 1 и 2) 1899 г. // ХЧ. 1899. 
№ 5. С. 1032–1037.

	33.	 Троицкий И. 1900 = Троицкий И. Г. О сионизме в современном иудей-
стве // ЦВ. № 34. С. 1074–1075.

	34.	 Троицкий И. 1901 = Троицкий И. Г. Еврейский вопрос в минувшем ев-
рейском году // ЦВ. 1901. № 12. С. 396–398.

	35.	 Троицкий И. 1902 = Троицкий И. Г. Сионизм в его сущности и стремле-
нии // ЦВ. 1902. № 37. С. 1153–1158; № 38. С. 1217–1220.

	36.	 Троицкий, отзыв = Троицкий И. Г. [Рец.] Отзыв на словарь к книгам 
Ветхого Завета «Еврейский и халдейский этимологический словарь» 
О. Н. Штейнберга (1885) // РГИА. Ф. 802. Оп. 10. Л. 328–332.

	 37.	 Штейнберг = Штейнберг  О. Н. Еврейский и халдейский этимологиче-
ский словарь к книгам Ветхого Завета. Т. I–III. Вильна : тип. Л. Л. Маца, 
1878–1881.

	38.	 Gillet = Gillet L. Communion in the Messiah: Studies in the relationship Be-
tween Judaism and Christianity. James Clarke and Co., 2002. 206 p.

	39.	 Goldschmidt = Goldschmidt L. Der Babylonische Talmud. Erster Band: Bera-
coth, Misnah Zeraim, Sabbath. Berlin : S. Calvary and Co, 1897. 788 S.

	40.	 Hoffmann = Hoffmann D. Z. Die Erste Mischna und die Controversen det Tan-
naim: ein Beitrag zur Einleitung in die Mischna. Berlin : typ. Itzkowski, 1882. 
54 S.

	 41.	 Laible = Laible H. Jesus Christus im Thalmud: Mit einem Anhang. Berlin : Re-
uther, 1891. 115 S.

	42.	 Langer = Langer R. Cursing the Christians? History of the Birkat Ha-minim. 
London : Oxford University Press, 1960. 400 p.

	43.	 Levenson = Levenson A. Missionary Protestants as Defenders and Detractors 
of Judaism: F. Delitzsch and Hermann Strack  // Jewish Quarterly Review. 
2002. Vol. 92. № 3–4. P. 383–420.

	44.	 Zukermandel = Zukermandel M. S. Tosefta al- Pi Kitvei Yad Erfurt uVi’en. Tri-
er, 1882/1883. 188 S.



165

Иван Викторович Лобанов
п. Заокский Тульской области
Заокский университет Церкви АСД

обращение в евангелии от иоанна  
как переводческая проблема

аннотация: В статье рассмотрены случаи обращения в Евангелии от Иоанна 
с опорой на теорию перевода в контексте перевода Библии на русский язык. 
Сначала даётся теория, а затем анализируются все случаи и трудности, свя-
занные с переводом обращений на русский язык. Все обращения приведены 
в двух приложениях.

ключевые слова: перевод Библии, обращение, типология переводов, 
Евангелие от Иоанна

Как Иисус обращался к слушателям и к Богу, безусловно, интересно. 
Наряду с этим стоит посмотреть и на обращение к Нему Его собе-
седников. Мы ограничили своё исследование одним Евангелием от 
Иоанна, поскольку оно подчёркнуто диалогично.

«Обращение — употребление существительных, местоимений, 
субстантивированных прилагательных или эквивалентных им сло-
восочетаний для называния лиц или предметов, к которым обращена 
речь; синтаксически обращение обычно оформляется сверхсегмент-
ными (просодическими) средствами» [Ахманова, 276]. Кроме всего 
прочего, обращение переводится с опорой на этические формы веж-
ливости, принятые в языке перевода. Как писал Лютер, нужно так 
перевести обращение, чтобы было ощущение: ангел обращался к Ма-
рии по-немецки. То, что в русских Библиях звучит как «радуйся, благо-
датная!» у Лютера: “Sei gegrüßt, du Begnadete!” (Лк 1:28) — «Привет-
ствую тебя, облагодетельствованная!» Кстати, ниже в русской Библии 
Мария размышляет, «что бы это было за приветствие» (Лк 1:29).

В русском языке обращение используется в именительном паде-
же. В некоторых славянских языках есть звательный падеж, в част-
ности, в южной подгруппе славянских языков, к которой относится 



166 иван викторович лобанов

старославянский язык (в наши дни в литургическом контексте ис-
пользуется его церковнославянский вариант). Впрочем, в русском 
языке сосуществуют два стилистических субстрата, как бы два язы-
ка: славянский и русский. Сравните, например, «очи» и «глаза», 
«уста» и «губы», «власы» и «волосы». И, как правило, славянизмы 
(назовём их так) относятся к высокому стилю и придают речи ха-
рактер поэтический, возвышенный. В современном русском языке 
существует новая усечённая форма звательного падежа в разговор-
ном функциональном стиле: мам, пап, Коль, Тань.

При переводе Библии на русский язык нам необходимо учиты-
вать цель перевода, аудиторию и стилистику, которую переводчики 
избирают в качестве ведущей.

В современной языковой ситуации возможно создавать раз-
личные переводы, которые отличаются прежде всего своими уста-
новками, ориентацией на различную целевую аудиторию и, как 
следствие, использующие различные приёмы передачи исходного 
текста. А. С. Десницкий предлагает три возможные модели перево-
дов: литургический, филологический (научный) и общедоступный 
перевод [Десницкий, 211–221].

Литургический перевод предназначен для чтения за богослуже-
нием и для него характерна приверженность к традиционным для 
общества формам текста, независимо от того, как выглядит исход-
ный (например, греческий) текст. Он предназначен для чтения вслух 
и ориентирован на воцерковленного читателя. В русской протестант-
ской традиции к нему можно отнести Синодальный перевод (1876).

Филологический (или научный) перевод призван максимально 
отразить все черты оригинала, и содержательные, и формальные, 
чтобы читатели, не владеющие в достаточной мере языком ориги-
нала, приблизились к нему, насколько это возможно. Язык такого 
перевода — это язык классической литературы с заметной долей ар-
хаизмов. И предназначен такой перевод для образованного и вни-
мательного читателя и обязательно содержит текстологические и 
вариантные примечания. К такому переводу можно отнести перевод 
под ред. М. П. Кулакова и М. М. Кулакова (2015) [ИПБ].

Перевод общедоступный или миссионерский обращён к аудито-
рии, только знакомящейся с христианством и не обладающей пока 



167обращение в  евангелии от иоанна  
как переводческая проблема

серьёзными познаниями в этой области. Этот перевод должен отка-
зываться от тяжеловесных конструкций и архаизмов в пользу про-
стого понимания текста, предложить текст, лишённый тех загадок, 
которые задаёт оригинал. Ближе всего к такой задаче стоит перевод 
Российского Библейского общества (2011) [РБО]. В русле такого под-
хода выполнен перевод Посланий апостолов А. С. Десницким [Посла-
ния апостолов]. В данном исследовании предложен также альтерна-
тивный вариант [Иоанн, пересказ].

В Евангелии от Иоанна содержится 62 обращения, при этом их 
число может варьироваться в зависимости от квалификации син-
таксической функции, которая может быть изменена в переводе. Все 
обращения помещены в приложениях, в первом случае они распре-
делены в алфавитном порядке по группам (Синодальный перевод), 
во втором — приведены варианты перевода, обозначенные выше, 
в таблице.

Первое слово — Бог — содержится в 20:28 (данное обозначение 
без указания на книгу относится к Евангелию от Иоанна) в воскли-
цании Фомы, когда он убедился, что перед ним воскресший Иисус 
(ὁ θεός μου) — здесь использована форма именительного падежа, 
что не допускает перевод этого обращения как «Боже мой».

Следующие 32 обращения (4:11, 15, 19, 49; 5:7; 6:34, 68; 8:11; 
9:36, 38; 11:3, 12, 21, 27, 32, 34, 39; 12:21, 38; 13:6, 9, 25, 36; 14:5, 
8, 22; 20:15; 21:15, 16, 17, 20)  — это слово «Господи» или «Госпо-
дин» (греч. κύριε) в зависимости от контекста, оно всегда адресова-
но Иисусу (кроме 12:38, где цитируется Ис 53:1), звательный падеж 
(кроме эпизода с Фомой, см. выше, там восклицание «Господь мой», 
которое может не быть квалифицировано как обращение). В грече-
ском разницы между этими словами нет, но в русском языке возможен 
выбор между двумя стилистическими разновидностями одного слова.

Возможность выбора дуплетно существующих в русском язы-
ке форм одного и того же слова из старославянского субстрата и 
собственно русского сознательно использована в переводе под ре-
дакцией Кулакова. В Евангелии по Иоанну, где говорится об Иисусе 
как Пастыре (гл. 10), мы переводим стих 11 так: «Я — настоящий 
Пастырь». И далее следует сноска: *а 10:11 Букв.: Я — Пастух / Па-
стырь хороший / подлинный; то же в ст. 14. В оригинале сказуемое 



168 иван викторович лобанов

этой фразы: «Пастух / Пастырь хороший» — пишется с определён-
ным артиклем, и это, вместе с особым подчёркиванием определе-
ния, указывает на то, что описание достоинств Пастыря относится 
исключительно к одному Иисусу, отличая Его тем самым от всякого 
иного пастуха. В нашем переводе мы пытаемся отразить эту разницу, 
переводя одно и то же греч. слово и как «пастух», и (применительно 
к Иисусу Христу) как «Пастырь».

Итак, когда говорящий осознает, с кем он разговаривает, пере-
водчики отражают этот момент словом «Господи» (звательный па-
деж славянского субстрата) или «Господь» (именительный падеж 
русского субстрата). Это можно проиллюстрировать контекстом 
беседы Иисуса с бывшим слепорождённым.

Перевод под ред. Кулакова:

Услышав о том, как обошлись фарисеи с исцелённым, Иисус нашёл его 
и  спросил: «Веришь ли ты в  Сына Человеческого?» «Господин,  — от-
ветил он, — скажи мне, Кто Он, чтобы я мог поверить в Него». Иисус 
сказал: «Ты видел Его, это Он говорит с тобой». «Верю, Господи!» — вос-
кликнул прозревший и, пав перед Ним на колени, поклонился Ему (9:35–
38, выделено мной. — И. Л.).

Слово «дети» (греч. παιδιά) в русском языке имеет отношение 
не к совершеннолетним людям, к которым в данном контексте об-
ращается воскресший Господь на берегу Галилейского моря, и такой 
перевод не будет эквивалентным или контекстуальным. Английские 
переводы колеблются между “children” (традиционный подход) 
и “friends” (NIV и сторонники общедоступного подхода). Интересен 
выбор перевода Янга (Young’s Literal Translation): “Jesus, therefore, 
saith to them, ‘Lads, have ye any meat?’” (выделено мной. — И. Л. Это 
что-то вроде русского «парни», ср. название упоминаемой В.  Вы-
соцким в песне телепередачи 1970–1979 гг. «А ну-ка, парни!»). Со-
ответственно, и русские переводы делают выбор между «детьми» и 
«друзьями», альтернативой может быть обращение «братья».

Не вызывает сложности перевод обращений по именам соб-
ственным: Лазарь (11:43), Мария (20:16, РБО: Мариам), Симон, 
сын Иоанна (21:15–17, Ионин — текстовый вариант более поздне-



169обращение в  евангелии от иоанна  
как переводческая проблема

го византийского типа, вероятно, ошибка переписчика). Разве что 
в последнем случае возможен вариант: Симон Иоаннов. Но тут явно 
Иисус обращается к своему отступившему ученику как можно более 
отстраненно, называя его полным именем до призвания, ведь при 
встрече Иисус дал ему новое имя (арам. Кифа, греч. Пётр, Камень).

Перевод обращения «женщина» (греч. γύναι, 2:4; 4:21; 8:10; 
19:26; 20:13; 20:15) зависит от адресата обращения, а также от того, 
следуем ли мы традиции или стремимся к эквивалентности. Дважды 
это обращение Иисуса к матери (в Кане, 2:4, и у креста, 19:26). В Си-
нодальном переводе использована славянская форма, собственно, 
это и есть славянский перевод, без изменений перенесённый в рус-
ский текст. По-русски «женщина» звучит как просторечное обраще-
ние к незнакомой женщине в магазине. К матери естественно об-
ратиться «матушка», а к женщине можно обратиться либо «милая», 
либо «сестра» (последнее предполагает, что обращаешься к едино-
верке). В  современном русском языке обращение к  незнакомому 
человеку начинается словом «извините».

Русский язык предоставляет множество способов выражения обраще-
ния к незнакомому человеку. Их использование зависит от конкретной 
обстановки, определённой ситуации, в которой люди обращаются друг 
к  другу; многое зависит также от возраста и воспитания человека, от 
семейных традиций, личных вкусов, привычек и т. п. <…> … Со слова-
ми «девушка», «молодой человек», «юноша» уместно обращаться толь-
ко к молодым женщинам, юношам, подросткам. К детям обращаются: 
«мальчик», «девочка» (и к маленькому — «малыш»), в медицинском уч-
реждении — «доктор», «сестра»; бытует и обращение «коллега» — к близ-
кому по профессии. Существует множество обращений к незнакомому 
человеку в русской народной речи с учётом возраста того, к кому об-
ращаются: «отец», «папаша», «мамаша», «сынок», «дочка» и др. … Они 
носят просторечный характер … Просторечными являются обращения 
к  незнакомым лицам «женщина», «дама», «мужчина» («Женщина, где 
здесь ателье?»; «Дама, возьмите свою сумочку»; «Мужчина, скажите: не 
сильно ветер растрепал мои волосы?»). С  точки зрения норм этикета, 
данные обращения не всегда корректны, так как многими воспринима-
ются как несколько грубые, фамильярные. В тех случаях, когда по об-



170 иван викторович лобанов

становке или ситуации то или иное обращение кажется неподходящим, 
излишне официальным или, наоборот, фамильярным, рекомендуется 
использовать описательные «вежливые» обороты  — «будьте любезны» 
(добры); «скажите, пожалуйста»; «не скажите ли вы» и т. п., а также сло-
ва «простите»; «извините» и другие, которые обеспечивают достаточ-
ную степень вежливости [Культура речи, 25].

То же самое со словом «отче» (греч. πατήρ, 11:41; 12:27; 12:28; 
17:1, 5, 11, 21, 24, 25) — это славянская форма (наряду со «старче», 
«друже»). Русская форма — «отец», но если соотнести его с арам. 
авва (Мк 14:36; Рим 8:15; Гал 4:6), то здесь возможен спектр слов, 
от почти официального «отец» до тёплого домашнего «папа» (или 
даже «папочка»), другие варианты: папенька (книжн. устар.), тятя 
(устар.), батя (разг.) — но для этих вариантов, пожалуй, нет под-
ходящей аудитории.

И ещё одно неоднократное обращение: «равви» (уменьшитель-
ный вариант «раввуни», есть ещё и его аналог «учитель» как поясне-
ние, 1:38, и как самостоятельное обращение, 8:4). В русском языке 
есть слово «раввин», но оно означает человека, получившего спе-
циальное образование, того, кто учился на раввина, а обращаться 
к нему можно «ребе» или «раби» или «рав». Вероятно, это и было бы 
подходящим альтернативным переводом.

Итак, мы рассмотрели все случаи обращения в Евангелии от 
Иоанна и увидели, что ряд переводческих трудностей по поиску под-
ходящих эквивалентов в представленных переводах не был разре-
шён, поэтому мы предложили соответствующие варианты для этих 
переводческих проблем.

Литература

	 1.	 Ахманова = Ахманова О. С. Словарь лингвистических терминов. М. : Со-
ветская энциклопедия, 1969. 608 с.

	 2.	 Десницкий = Десницкий  А. С. Современный библейский перевод: тео-
рия и методология. М. : Изд-во ПСТГУ, 2015. 429 с.

	 3.	 ИПБ = Институт перевода Библии им.  М. П. Кулакова. Библия. Книги 
Священного Писания Ветхого и Нового Завета в современном русском 



171обращение в  евангелии от иоанна  
как переводческая проблема

переводе  / Под ред. М. П. Кулакова и М. М. Кулакова. М.  : Изд-во ББИ, 
2015. 1856 с.

	 4.	 РБО = Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета ка-
нонические. Современный русский перевод. М.  : Российское Библей-
ское общество, 2015. 2 изд., перераб. и доп. 1408 с.

	 5.	 Послания апостолов = Послания апостолов / Пер. и коммент. А. С. Дес-
ницкого. М. : ГРАНАТ, 2021. 368 с.

	 6.	 Иоанн, пересказ = Иоанн делится добрым провозвестием об Иисусе / Пе-
ресказ И. В. Лобанова. Рукопись, 2023.

	 7.	 Культура речи = Культура речи: Учебное пособие. Барнаул : изд-во Ал-
тайского гос. агр. ун-та, 2002. 84 c.

Приложения

Приложение 1 
Обращения в Евангелии от Иоанна

60 случаев, сгруппированы по алфавиту, если случаев больше одного, 
указано число.
Словник: Бог, Господь / Господин (30), дети, жено / женщина /  
жена (5), Лазарь, Мария, Отче (8), Равви (7), Симон Ионин (3), Учи-
тель, Царь Израилев, Царь Иудейский.

Бог

Фома сказал Ему в ответ: Господь мой и Бог мой! (20:28).

Господь / Господин

Женщина говорит Ему: господин! тебе и почерпнуть нечем, а колодезь 
глубок; откуда же у тебя вода живая? (4:11).

Женщина говорит Ему: господин! дай мне этой воды, чтобы мне не 
иметь жажды и не приходить сюда черпать (4:15).

Женщина говорит Ему: Господи! вижу, что Ты пророк (4:19).



172 иван викторович лобанов

Царедворец говорит Ему: Господи! приди, пока не умер сын мой (4:49).

Иисус, увидев его лежащего и узнав, что он лежит уже долгое время, го-
ворит ему: хочешь ли быть здоров? Больной отвечал Ему: так, Госпо-
ди; но не имею человека, который опустил бы меня в купальню, когда 
возмутится вода; когда же я прихожу, другой уже сходит прежде меня 
(5:6,7).

На это сказали Ему: Господи! подавай нам всегда такой хлеб (6:34).

Симон Пётр отвечал Ему: Господи! к кому нам идти? Ты имеешь глаго-
лы вечной жизни (6:68).

Иисус, услышав, что выгнали его вон, и найдя его, сказал ему: ты веру-
ешь ли в Сына Божия? Он отвечал и сказал: а кто Он, Господи, чтобы 
мне веровать в Него? Иисус сказал ему: и видел ты Его, и Он говорит 
с тобою. Он же сказал: верую, Господи! И поклонился Ему (9:35–38).

Сёстры послали сказать Ему: Господи! вот, кого Ты любишь, болен 
(11:3).

Тогда Марфа сказала Иисусу: Господи! если бы Ты был здесь, не умер бы 
брат мой (11:21).

Она говорит Ему: так, Господи! я верую, что Ты Христос, Сын Божий, 
грядущий в мир (11:27).

И сказал: где вы положили его? Говорят Ему: Господи! пойди и посмо-
три (11:34).

Иисус говорит: отнимите камень. Сестра умершего, Марфа, говорит 
Ему: Господи! уже смердит; ибо четыре дня, как он во гробе (11:39).

Да сбудется слово Исаии пророка: Господи! кто поверил слышанному 
от нас? и кому открылась мышца Господня? (12:38).

Подходит к Симону Петру, и тот говорит Ему: Господи! Тебе ли умывать 
мои ноги? (13:6).

Симон Пётр говорит Ему: Господи! не только ноги мои, но и руки и го-
лову (13:9).



173обращение в  евангелии от иоанна  
как переводческая проблема

Он, припав к груди Иисуса, сказал Ему: Господи! кто это? (13:25).

Симон Пётр сказал Ему: Господи! куда Ты идёшь? Иисус отвечал ему: 
куда Я  иду, ты не можешь теперь за Мною идти, а  после пойдёшь за 
Мною (13:36).

Пётр сказал Ему: Господи! почему я  не могу идти за Тобою теперь? 
я душу мою положу за Тебя (13:37).

Фома сказал Ему: Господи! не знаем, куда идёшь; и как можем знать путь? 
(14:5).

Филипп сказал Ему: Господи! покажи нам Отца, и довольно для нас 
(14:8).

Иуда — не Искариот — говорит Ему: Господи! что это, что Ты хочешь 
явить Себя нам, а не миру? (14:22).

Иисус говорит ей: жена! что ты плачешь? кого ищешь? Она, думая, что 
это садовник, говорит Ему: господин! если ты вынес Его, скажи мне, где 
ты положил Его, и я возьму Его (20:15).

Фома сказал Ему в ответ: Господь мой и Бог мой! (20:28).

Когда же они обедали, Иисус говорит Симону Петру: Симон Ионин! лю-
бишь ли ты Меня больше, нежели они? Пётр говорит Ему: так, Госпо-
ди! Ты знаешь, что я люблю Тебя. Иисус говорит ему: паси агнцев Моих 
(21:15).

Ещё говорит ему в другой раз: Симон Ионин! любишь ли ты Меня? Пётр 
говорит Ему: так, Господи! Ты знаешь, что я люблю Тебя. Иисус говорит 
ему: паси овец Моих (21:16).

Говорит ему в третий раз: Симон Ионин! любишь ли ты Меня? Пётр опе-
чалился, что в третий раз спросил его: любишь ли Меня? и сказал Ему: 
Господи! Ты всё знаешь; Ты знаешь, что я люблю Тебя. Иисус говорит 
ему: паси овец Моих (21:17).



174 иван викторович лобанов

Пётр же, обратившись, видит идущего за ним ученика, которого любил 
Иисус и который на вечери, приклонившись к груди Его, сказал: Госпо-
ди! кто предаст Тебя? (21:20).

Его увидев, Пётр говорит Иисусу: Господи! а он что? (21:21).

Дети

Иисус говорит им: дети! есть ли у вас какая пища? Они отвечали Ему: 
нет (21:5).

Жено / женщина / жена

Иисус говорит Ей: что Мне и Тебе, Жено? ещё не пришёл час Мой (2:4).

Иисус говорит ей: поверь Мне, что наступает время, когда и не на горе 
сей, и не в Иерусалиме будете поклоняться Отцу (4:21).

Иисус, восклонившись и не видя никого, кроме женщины, сказал ей: 
женщина! где твои обвинители? никто не осудил тебя? (8:10).

Иисус, увидев Матерь и ученика тут стоящего, которого любил, говорит 
Матери Своей: Жено! се, сын Твой (19:26).

И они говорят ей: жена! что ты плачешь? Говорит им: унесли Господа 
моего, и не знаю, где положили Его (20:13).

Иисус говорит ей: жена! что ты плачешь? кого ищешь? Она, думая, что 
это садовник, говорит Ему: господин! если ты вынес Его, скажи мне, где 
ты положил Его, и я возьму Его (20:15).

Лазарь

Сказав это, Он воззвал громким голосом: Лазарь! иди вон (11:43).

Мария

Иисус говорит ей: Мария! Она, обратившись, говорит Ему: Раввуни! — 
что значит: Учитель (20:16)!



175обращение в  евангелии от иоанна  
как переводческая проблема

Отче

Итак, отняли камень от пещеры, где лежал умерший. Иисус же воз-
вёл очи к небу и сказал: Отче! благодарю Тебя, что Ты услышал Меня 
(11:41).

Душа Моя теперь возмутилась; и что Мне сказать? Отче! избавь Меня от 
часа сего! Но на сей час Я и пришёл (12:27).

Отче! прославь имя Твоё. Тогда пришёл с неба глас: и прославил и ещё 
прославлю (12:28).

После сих слов Иисус возвёл очи Свои на небо и сказал: Отче! пришёл 
час, прославь Сына Твоего, да и Сын Твой прославит Тебя (17:1).

И ныне прославь Меня Ты, Отче, у  Тебя Самого славою, которую 
Я имел у Тебя прежде бытия мира (17:5).

Я уже не в мире, но они в мире, а Я к Тебе иду. Отче Святый! соблюди 
их во имя Твоё, тех, которых Ты Мне дал, чтобы они были едино, как и 
Мы (17:11).

Отче! которых Ты дал Мне, хочу, чтобы там, где Я, и они были со Мною, 
да видят славу Мою, которую Ты дал Мне, потому что возлюбил Меня 
прежде основания мира (17:24).

Отче праведный! и мир Тебя не познал; а Я познал Тебя, и сии познали, 
что Ты послал Меня (17:25).

Равви / раввуни

Иисус же, обратившись и увидев их идущих, говорит им: что вам на-
добно? Они сказали Ему: Равви, — что значит: учитель, — где живёшь? 
(1:38).

Нафанаил отвечал Ему: Равви! Ты Сын Божий, Ты Царь Израилев (1:49).

Равви! мы знаем, что Ты учитель, пришедший от Бога; ибо таких чудес, 
какие Ты творишь, никто не может творить, если не будет с  ним Бог 
(3:2).



176 иван викторович лобанов

И пришли к Иоанну и сказали ему: равви! Тот, Который был с тобою при 
Иордане и о Котором ты свидетельствовал, вот Он крестит, и все идут 
к Нему (3:26).

Между тем ученики просили Его, говоря: Равви! ешь (4:31).

Ученики Его спросили у  Него: Равви! кто согрешил, он или родители 
его, что родился слепым? (9:2).

Ученики сказали Ему: Равви! давно ли Иудеи искали побить Тебя камня-
ми, и Ты опять идёшь туда? (11:8).

Иисус говорит ей: Мария! Она, обратившись, говорит Ему: Раввуни! — 
что значит: Учитель! (20:16).

Симон Ионин

Когда же они обедали, Иисус говорит Симону Петру: Симон Ионин! 
любишь ли ты Меня больше, нежели они? Пётр говорит Ему: так, Го-
споди! Ты знаешь, что я люблю Тебя. Иисус говорит ему: паси агнцев 
Моих (21:15).

Ещё говорит ему в  другой раз: Симон Ионин! любишь ли ты Меня? 
Пётр говорит Ему: так, Господи! Ты знаешь, что я  люблю Тебя. Иисус 
говорит ему: паси овец Моих (21:16).

Говорит ему в  третий раз: Симон Ионин! любишь ли ты Меня? Пётр 
опечалился, что в  третий раз спросил его: любишь ли Меня? и сказал 
Ему: Господи! Ты всё знаешь; Ты знаешь, что я люблю Тебя. Иисус гово-
рит ему: паси овец Моих (21:17).

Учитель

Тут книжники и фарисеи привели к Нему женщину, взятую в прелюбо-
деянии, и, поставив её посреди, сказали Ему: Учитель! эта женщина 
взята в прелюбодеянии (8:3,4).



177обращение в  евангелии от иоанна  
как переводческая проблема

Царь Израилев

Взяли пальмовые ветви, вышли навстречу Ему и восклицали: осанна! 
благословен грядущий во имя Господне, Царь Израилев! (12:13).

Царь Иудейский

И говорили: радуйся, Царь Иудейский! и били Его по ланитам (19:3).

Приложение 2  
Обращение в разных переводах

№ 
п/п

Адрес в Ин Син. пер. ИПБ РБО Альтернат.

1 20:28 Бог Бог Бог Бог
2 4:11 Господин Господин Господин Господин
3 4:15 Господин Господин Господин Господин
4 4:19 Господи Господин Господин Господин
5 4:49 Господи Господин Господин Господин
6 5:7 Господи Господин Господин Господин
7 6:34 Господи Господин Господин Господин
8 6:68 Господи Господи Господь Господи
9 9:35–38 Господи – 

Господи
Господин – 
Господи

Господин – 
Господь

Господин – 
Господи

10 11:3 Господи Господи Господь Господи
11 11:21 Господи Господи Господь Господи
12 11:27 Господи Господи Господь Господи
13 11:34 Господи Господи Господин Господин
14 11:39 Господи Господи Господь Господи
15 12:38 Господи Господи Господь Господи
16 13:6 Господи Господи Господь Господи
17 13:9 Господи Господи Господь Господи
18 13:25 Господи Господи Господь Господи
19 13:36 Господи Господи Господь Господи
20 13:37 Господи Господи Господь Господи
21 14:5 Господи Господи Господь Господи
22 14:8 Господи Господи Господь Господи



178 иван викторович лобанов

№ 
п/п

Адрес в Ин Син. пер. ИПБ РБО Альтернат.

23 14:22 Господи Господи Господь Господи
24 20:15 Господин Господин Господин Господин
25 20:28 Господь Господь Господь Господи
26 21:15 Господи Господи Господь Господи
27 21:16 Господи Господи Господь Господи
28 21:17 Господи Господи Господь Господи
29 21:20 Господи Господи Господь Господи
30 21:21 Господи Господи Господь Господи
31 21:5 Дети Друзья Друзья Братья
32 2:4 Жено о женщина Женщина Матушка
33 4:21 – Женщина Женщина Милая
34 8:10 Женщина Женщина Женщина Милая
35 19:26 Жено О женщина Женщина Матушка
36 20:13 Жена Женщина Женщина Сестра
37 20:15 Жена Женщина Женщина Сестра
38 11:43 Лазарь Лазарь Лазарь Лазарь
39 20:16 Мария Мария Мариам Мария
40 11:41 Отче Отец Отец Отец (Папа)
41 12:27 Отче Отец Отец Отец
42 12:28 Отче Отец Отец Отец
43 17:1 Отче Отец Отец Отец
44 17:5 Отче Отец Отец Отец
45 17:11 Отче Отец Отец Отец
46 17:21 Отче Отец Отец Отец
47 17:24 Отче Отец Отец Отец
48 17:25 Отче Отец Отец Отец
49 1:38 Равви Равви Рабби Раби (Ребе)
50 1:49 Равви Равви Рабби Ребе
51 3:2 Равви Равви Рабби Ребе
52 3:26 Равви Равви Рабби Ребе
53 4:31 Равви Равви Рабби Ребе
54 9:2 Равви Равви Рабби Ребе
55 11:8 Равви Равви Рабби Ребе
56 20:16 Раввуни Раввуни Раббуни Раббуни
57 21:15 Симон Ионин Симон, 

сын Иоанна
Симон, 
сын Иоанна

Симон 
Иоаннов

58 21:16 Симон Ионин Симон, 
сын Иоанна

Симон, 
сын Иоанна

Симон 
Иоаннов



179обращение в  евангелии от иоанна  
как переводческая проблема

№ 
п/п

Адрес в Ин Син. пер. ИПБ РБО Альтернат.

59 21:17 Симон Ионин Симон, 
сын Иоанна

Симон,  
сын Иоанна

Симон 
Иоаннов

60 8:4 Учитель Учитель Учитель Учитель
61 12:13 Царь 

Израилев
Царь Израиля 
(здесь не обра-
щение)

Царь Израиля 
(здесь не обра-
щение)

Царь Израиля

62 19:3 Царь 
Иудейский

царь иудей-
ский (здесь не 
обращение)

еврейский 
царь (здесь не 
обращение)

Царь 
иудейский 



180

Ирина Валерьевна Сушкова
Москва, НИУ ВШЭ

о вере авраама: быт 15:6

аннотация: О вере Авраама свидетельствует вся его жизнь, но прямо о ней 
говорится только один раз в Быт 15:6, причём его вера соотносится здесь 
с праведностью. Была ли вера Авраама лишена сомнений и ошибок? Как 
понимать «праведность» в этом стихе? Христианские богословы, начиная 
с ап. Павла, рассматривали этот стих как обоснование возможности спасения 
для язычников, обращающихся ко Христу. Некоторые исследователи считают, 
что 15:6 или отрывок 15:1–6 — поздняя интерпретация, дописанная к расска­
зу о жизни патриарха. В статье я рассматриваю мнения иудейских богосло­
вов, отцов Церкви, а также исследователей XIX–XXI веков.

ключевые слова: Авраам, вера, праведность, сомнение, оправдание 
верой, Яхвистический источник

Долгое время в книге Бытия не говорится о вере Авраама словами, 
но о ней свидетельствует вся его жизнь. Он слушает Бога и поступает 
по Его слову: сначала «покидает свою страну, родных и отчий дом» и 
идёт в Ханаан (12:1–4); воздвигает жертвенники Богу; «кочует с ме­
ста на место», когда Бог велит ему: «обойди землю, которую Я отдаю 
тебе, пройди её вдоль и поперёк» (12:17) 1. Когда Бог в очередной раз 
является Аврааму и говорит, что у него будет наследник от его соб­
ственного семени и потомство таким, как звёзды на небе, говорится 
прямо о его вере (15:6).

Сразу после этого Бог заключает с Авраамом завет, что отдаст 
ему и его потомству всю ту землю (15:20). Он снова обещает Авра­
аму дать ему сына от Сарры. Здесь Авраам, согласно автору Быт, всё 
же сомневается, как и позже его жена Сарра (18:12), но не высказы­
вает своего сомнения вслух:

1	 Здесь и далее Быт по-русски цитируется в переводе РБО.



181о вере авраама: быт 15:6

17:17 Авраам пал ниц, но про себя подумал, усмехнувшись: «Рождаются 
ли дети у столетнего старца? Сарре ли рожать, в девяносто лет?»

Была ли вера Авраама лишена сомнений? Ап. Павел, а потом 
и отцы Церкви не считали, что Авраам когда бы то ни было сомне­
вался: «Но он не сомневался в Божьем обещании, не терял веры, а 
укреплялся ей …» (Рим 4:20–22) 2. Преподобный Ефрем Сирин писал, 
что Авраам лишь «удивился, что Бог сотворит это с ним» [Библейские 
комментарии, 73]. Святитель Амвросий Медиоланский и свт. Кирилл 
Александрийский объясняют смех Авраама в 17:17 тем, что он «воз­
ликовал» [Библейские комментарии, 74]. Свт. Иоанн Златоуст гово­
рит: «он никогда не досадовал, никогда не роптал; нет, и теперь … он 
с упованием приступает к Господу» [Библейские комментарии, 39].

Даже если сомнения когда-то и посещали Авраама, Господь не 
укоряет его.

Авраам выполняет всё, что велит ему Бог, совершает обрезание 
всех мужчин и мальчиков в своём доме (17:23–27).

Была ли вера Авраама безошибочной? Совершал ли он какие-
то ошибки? Возможно, в мире древней Месопотамии ему не всегда 
удавалось поступать исключительно по правде, например, ему при­
шлось два раза выдавать Сарру за свою сестру и отдавать её в жёны 
фараону (Быт 12:11–20) и Авимелеху, царю Герара (Быт 20:2–18), 
чтобы самому остаться целым.

Святитель Филарет Московский рассуждает об этом поступке 
Авраама так: «Но представим себе, что он уверен был в необходи­
мости сохранения жизни своей, поскольку был уверен в истине обе­
тования Божия о своём потомстве … Тогда собственная хитрость 
его представится следствием желания исполнить волю Божию» 
[Филарет, 317].

В целом, как пишет С. С. Аверинцев, он и Сарра поступали в со­
ответствии с «порядками и нравами II тыс. до Р. Х.». Иначе Авраам 
«в пору своей бездетности отнюдь не строил бы планов усыновления 
своего домоправителя Элиэзера», «точь-в-точь как хуррит Тупкийа, 

2	 Здесь пер. Нового завета А. С. Десницкого по изданию: Послания апостолов. Пер. 
и коммент. А. С. Десницкого. М. : Гранат, 2021. С. 28.



182 ирина валерьевна сушкова

завещательное распоряжение которого, датируемое XV в. до Р. Х., 
было найдено при раскопках в Нуци …» [Аверинцев]. «В целом мир 
библейских патриархов … довольно точно соответствует тому, что 
мы с недавнего времени стали знать о северной Месопотамии и Ха­
наане века Средней бронзы» [Аверинцев].

Авраам с огромным почтением принимает явившегося ему Го­
спода, «бросается» услужить Ему. Гость обещает, что Он вернётся к 
Аврааму через девять месяцев, и у Сарры будет сын (18:1–15).

О вере Авраама, о том, в какого Бога он верит, свидетельствует 
его заступничество перед Богом за возможных праведников в Содо­
ме и Гоморре (18:25).

Когда «Бог подверг Авраама испытанию» (22:1) и повелел ему 
принести Исаака в жертву всесожжения, Авраам сразу же слушается, 
собирается и идёт (22:3).

Библейский автор не пишет, что Авраам «был праведен», но что 
его вера «была зачтена» ему в качестве праведности.

О Быт 15:6

РБО 15:6 Авраам поверил ГОСПОДУ — и ГОСПОДЬ признал это пра­
ведностью.
hq'd"c. AL h'b,v.x.Y:w: hw"hyB; !mia/h,w>

!mia/h,w> — «и поверил» [Авраам]. Глагол 3  אָמַן встречается в Быт 
только 3 раза, из них в породе hiphil со значением «поверить» только 
два — о вере Авраама здесь (15:6) и об Иакове, когда он не мог по­
верить, что его сын Иосиф жив (45:26).

h'b,v.x.Y:w:  4 «вменил, засчитал» [Бог]. Здесь порода qal, wayyiqtol, 
имперфект, 3 л., ед. ч., м. р.+ суффикс 3 л. ед. ч. ж. р. — «это».

Таким образом, букв. «Поверил ГОСПОДУ, И [ГОСПОДЬ] за-
чёл это ему [как] праведность».

3	 Словарь BDB: אָמַן — «подтверждать, поддерживать»; hiphil — «верить»: с пред­
логом bе — Gen 15:6. Здесь порода hiphil, 3 Sg m. — «поверил».

4	 Словарь BDB: חָשַׁב — «думать, считать, полагать»; 3. вменять, зачислять, при-
писывать, засчитывать, + ל «Он зачёл Аврааму как праведность» Gn 15:6; не 
вменить грех кому-л. Ps. 32:2.



183о вере авраама: быт 15:6

 ,«праведность», в т. ч. «этически верное, справедливое» — צְדָקָה
«справедливость».

Стих 15:6 с древности вызывал вопросы и размышления, ко­
торые касались следующих слов: 1) !mia/h,w> — «поверил»; 2) צְדָקָה — 
«праведность».

1) !mia/h,w — > «поверил».
Раши интерпретирует это слово как «не стал просить у Него 

знамения об этом, хотя о наследовании земли попросил знамения» 
[Mikraot Gdolot, 118].

Сфорно пишет, что Аврам «был уверен и не сомневался, что Он 
сделает именно так, как сказал, несмотря на то, что это невозможно 
в природе» [Mikraot Gdolot, 118].

Христианские отцы Церкви здесь очень близки к иудейским. 
Например, прп. Ефрем Сирин писал то же, что и (через 1200 лет) 
Сфорно: «Поелику поверил он неудобоисполнимому, чему не вся­
кий человек мог поверить, то вменилось ему сие в правду» [Ефрем 
Сирин, 243].

Святитель Григорий Нисский на основании этого стиха рас­
суждает о вере и знании. «Таким образом закон веры становится 
законом для последующей жизни, историею Авраама научая присту­
пающих к Богу, что нельзя приблизиться к Богу иначе, как если не 
будет посредствовать вера, и если исследующий ум она не приведёт 
собою в соприкосновение с непостижимым естеством» [Григорий 
Нисский, 302–303].

Святитель Амвросий Медиоланский считает, что Авраам по­
верил не только обещанию потомства, но и «тому, что Христос че­
рез принятие плоти будет его наследником … Он не искал разума, 
но уверовал ревностной верой» [Библейские комментарии, 41]. Он 
всячески восхваляет Авраама, но больше всего — за веру: «По своей 
вере он стоял выше всех (primus)…» [Об обязанностях, 106].

Свт. Иоанн Златоуст призывает своих слушателей последовать 
примеру Авраама: «Итак, научимся и мы от праотца веровать сло­
вам Божиим и уповать на Его обетования, не исследовать их по соб­
ственным соображениям, а показывать благодушие. Это может нас 
и праведными сделать …» [Библейские комментарии, 40].



184 ирина валерьевна сушкова

E. A. Спайзер считает, что «неизменный перевод евр. !mia/h, 
как „поверил“ не всегда справедлив» и предлагает здесь значение 
«подтверждать, считать действительным» [Speiser, 112]. Однако אָמַן 
в породе hiphil значит «поверить».

Джеймс Кугель замечает, что библейский герой Эзра делает сле­
дующий вывод о жизни Авраама:

Ты Сам, ГОСПОДИ Боже, избрал Аврама … и нашёл сердце его верным 
пред Тобою, и заключил с ним завет … (Неем 9:7–8) [Kugel, 297].

.«праведность» — צְדָקָה (2
В таргуме Онкелоса вместо «праведности» стоит «заслуга»:

TgO Gen 15:6: 5  וְהֵימֵין בְמֵימְרָא דַיוי וְחַשבַה לֵיה לְזָכוּ‏

«Он поверил слову ГОСПОДА, и ГОСПОДЬ засчитал это за его заслугу».

В Раввинской Библии утверждается, что «Господь приравни­
вает веру Аврама к праведному поступку (слово צְדָקָה в значении 
„праведный поступок“, „праведный образ жизни“ употребляется во 
Втор 6:25; 24:13 и др.)» [Mikraot Gdolot, 118]. Так же считает Ибн-
Эзра [Mikraot Gdolot, 118].

Дж. Скиннер пишет, что «идея праведности, зависящей от бо­
жественного суда (חָשַׁב), могла появиться только на базе привер­
женности Закону, хотя в то же время она указывает за его пределы». 
Однако, в отличие от иудейских комментаторов, он считает, что «эта 
идея стоит позже в развитии богословия, чем Втор 6:25 и 24:13, и 
ближайшие её аналоги — в Пс 106:31 и 24:5» [Skinner, 276].

Христианские богословы, начиная с ап. Павла (Рим 4:9–12), 
рассматривали стих 15:6 как обоснование возможности спасения 
для необрезанных язычников, обращающихся ко Христу. Ведь ког­
да Авраам поверил божественному обетованию и его вера была за­
чтена ему за праведность, он ещё не был обрезан. Об этом пишет 
блж. Августин: [15:6] «высказывается для того, чтобы обрезанные … 

5	 URL: https://cal.huc.edu/get_a_chapter.php?file=51001&sub=15&cset=H (дата об­
ращения: 15.09.2024).



185о вере авраама: быт 15:6

не устраняли необрезанные народы от веры во Христа» [Августин, 
143]. Святитель Кирилл Александрийский считает поэтому 15:6  
доказательством превосходства веры над Законом: «Весьма ясно 
всякий может видеть, что совершившееся чрез Христа древнее того, 
что было в Законе, и что оправдание чрез веру прежде явлено было, 
нежели обрезание по плоти» [Глафиры, 76]. Дж. Скиннер также на­
зывает этот стих «замечательным предчувствием Павловой доктри­
ны об оправдании верой» [Skinner, 276].

Жан-Луи Ска тоже говорит о древности как одной из фундамен­
тальных ценностей для библейской среды. Когда ап. Павел в посла­
нии Галатам хочет показать превосходство оправдания верой над 
Законом, он констатирует, что вера приходит раньше Закона, по­
скольку Авраам был до Моисея. «Поэтому для Павла Авраам — отец 
всех тех, кто не обрезаны, но, как он, оправданы одной верой, без 
обрезания» [Ska, 165–166].

Святитель Филарет Московский выделяет в 15:6 несколько 
утверждений: «Аврам не имел праведности собственной и есте­
ственной; он не приобрёл её внешними деяниями добродетели; 
вера его не только признана действием добродетельным, так как 
она и была не столько переходящее действие, сколько постоянное 
свойство; но и положена в основание праведности его, принята 
пред непреложным судом Божиим вместо заслуг его» [Филарет, 
352–353].

К. Вестерманн утверждает, что «общий взгляд современной 
экзегезы заключается в том, что этот стих — поздняя интерпрета­
ция, идущая от богословской рефлексии. Мы сталкиваемся здесь с 
„ретроспекцией“ (Дж. Велльгаузен): надлежащее отношение к Богу, 
ставшее важным для какого-то круга в период более поздней исто­
рии Израиля, было возведено к Аврааму, отцу народа. …15:1–6 — это 
рассказ об обетовании, которому позже придали форму нарратива» 
[Westermann, 212]. В отношении стиха 15:6 К. Вестерманн считает, 
что здесь «язык и мысль более позднего периода ещё разительнее» 
[Westermann, 212].

Дж. Ван Сетерс согласен в этом с К. Вестерманном: «Пятнадца­
тая глава Быт — идейный и богословский текст, где сведён к мини­
муму рассказ о событиях в жизни патриарха» [Van Seters, 250–251].



186 ирина валерьевна сушкова

Однако всю 15-ю главу Быт обычно относят к Яхвистическому и 
Элогистическому (не Жреческому) источнику. Бог называется тетра­
грамматоном «ЯХВЕ», в русских переводах — «ГОСПОДЬ». На наш 
взгляд, предпосылок для выделения внутри 15-й главы нескольких 
источников или позднейшей редактуры не видно. Стих 15:6 логично 
вытекает из нарратива о вере Авраама.

Выводы

Иудейские и христианские авторы, а также многие комментато­
ры последних веков восхищались верой Авраама. Несмотря на 
Быт 17:17, ни апостол Павел, ни иудейские и христианские отцы 
не допускали мысли о том, чтобы Авраам мог усомниться в Божьем 
обетовании.

Одни комментаторы отождествляют праведность в 15:6 с ис­
полнением всех повелений Божьих во Втор 6:25, а другие полагают, 
что это новое понимание праведности, выходящей за рамки Закона, 
и оно появилось позже (Дж. Скиннер).

Христианские богословы, начиная с ап. Павла, рассматривали 
стих 15:6 как обоснование возможности спасения для язычников, 
обращающихся ко Христу, а Авраама — как отца всех верующих.

Вопреки точке зрения некоторых исследователей (Дж. Ван Се­
терс, К. Вестерманн), что весь отрывок 15:1–6 — это «фиктивный» 
рассказ об обетовании, которому позже придали форму нарратива, 
достаточных оснований для отделения этого отрывка или стиха 15:6 
от всей 15-й главы, по-видимому, нет.

Источники

	 1.	 Biblia = Biblia Hebraica Stuttgartensia. Deutsche Bibelgesellschaft, 1997. 
1574 c.

	 2.	 Библия = Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. 
Современный русский перевод. М. : РБО, 2012. 1408 с.

	 3.	 Mikraot Gdolot = Mikraot Gdolot. Классические библейские коммента­
рии. Книга Бытия. М. : Центр «Сэфер» : Издательский центр «Мадрегот», 
2008. 700 с.



187о вере авраама: быт 15:6

	 4.	 Августин = Аврелий Августин, Блаженный. О граде Божием. СПб. : Але­
тейя; Киев : УЦИММ-Пресс, 1998. 585 с.

	 5.	 Библейские комментарии = Библейские комментарии отцов Церкви 
и других авторов I–VIII веков. Ветхий Завет II: Книга Бытия 12–50 / 
Пер. с англ., греч., лат., сир. Ред. тома Марк Шеридан. Ред. рус. издания 
Ю. Н. Варзонин и С. С. Козин. Тверь : Герменевтика, 2005. 512 с.

	 6.	 Глафиры = Творения святителя Кирилла, архиепископа Александрийско­
го. Из книги Бытия. Кн. III. Об Аврааме и обетовании относительно Исаа­
ка, и о том, что чрез них предызображено было таинство веры // Книга 2. 
Глафиры, или искусные объяснения избранных мест из Пятикнижия Мо­
исея. Под общ. ред. А. И. Сидорова. М. : Паломникъ, 2001. 798 с.

	 7.	 Григорий Нисский = Творения святого Григория Нисского. Ч. 5. Опро­
вержение второй книги Евномия // Творения святых отцов в русском 
переводе, издаваемые при Московской духовной академии. Том 41. Мо­
сква, 1863. 510 с.

	 8.	 Ефрем Сирин = Святой Ефрем Сирин. Творения. Том VI. Толковательные 
писания. М. : Русский паломник, 2014. 423 с.

	 9.	 Об обязанностях = Об обязанностях священнослужителей (De officiis 
ministrorum), творение св. Амвросия епископа Медиоланского. Пер. с 
лат. Гр. Прохорова, под ред. проф. Л. Писарева. Москва; Рига : Благовест, 
1995. 412 с.

	10.	 Филарет = Святитель Филарет (Дроздов). Толкование на Книгу Бытия. 
М. : Лепта-Пресс, 2004. 831 с.

Литература

	 1.	 Аверинцев = Аверинцев С. С. Литература Ветхого Завета // Альфа и Оме- 
га. 2004. № 41. С. 30–58. URL: https://www.pravmir.ru/literature-vethogo-
zaveta/ (дата обращения: 15.09.2024).

	 2.	 Kugel = Kugel James L. Traditions of the Bible. A Guide to the Bible As It Was 
at the Start of the Common Era. Cambridge, Massachusetts, USA – London, 
England : Harvard University Press, 1998.

	 3.	 Ska = Ska Jean-Louis. Introduction to Reading the Pentateuch. Winona Lake, 
Indiana, USA : Eisenbrauns, 2006.

	 4.	 Skinner = Skinner John. A Critical and Exegetical Commentary on Genesis // 
The International Critical Commentary on the Holy Scriptures of the Old 



188 ирина валерьевна сушкова

and New Testaments. Under the editorship of S. Rolles Driver, A. Plummer, 
Ch. A. Briggs. New York : Charles Scribner’s Sons, 1910.

	 5.	 Speiser = Speiser E. A. Genesis. Introduction, Translation, and Notes // 
The Anchor Bible, Vol. 1. New York, London, Toronto, Sydney, Auckland: 
Doubleday, 1964.

	 6.	 Van Seters = Van Seters John. Prologue to History. The Yahwist as Historian 
in Genesis. Louisville, Kentucky, USA : Westminster/John Knox Press, 1992.

	 7.	 Westermann = Westermann Claus. Genesis 12–36. A Commentary. USA, 
Minneapolis : Augsburg Publishing House, 1985.



189

Диакон Цотнэ Чхеидзе
доктор теологии
Тбилиси, Тбилисская духовная академия и семинария

парадоксальные действия  
ветхозаветных пророков

аннотация: В  Ветхом завете описаны некоторые необычные действия про-
роков, исследование которых открывает нам очень интересную, совершен-
но другую сторону деятельности пророков. Наиважнейшее место в этом яв-
лении занимает символика, которая всегда открывалась очевидцам этого 
зрелища. Данные действия в научной литературе именуются термином сим-
волические действия. Упоминание символического действия как синтагмы, 
обозначающей необыкновенное пророческое действие, связано с  западным 
богословием. Продуктами западной теологии являются также другие терми-
ны в отношении упомянутых действий, например, действия власти, знако-
вые действия, пророческая драма и др. Они связаны с учёными, которые не 
учитывали учения отцов Церкви и символические действия они исследовали 
с точки зрения философии, «критики формы» Библии и различных теорий.

Отцы Церкви много веков назад в  толкованиях ветхозаветных книг от-
крыли нам суть вышеупомянутых действий. Правда, указанные толкования 
посвящаются не изъяснению символических действий как феномена, а экзе-
гетики определённых священных книг Ветхого Завета. Однако отцы дают не-
которые понятия об этом явлении. Кроме того, следует отметить, что в  на-
учной литературе нет определённого понятия о  количестве символических 
действий Священного Писания, а отцы ограничиваются приведением подоб-
ных примеров и то слишком редко.

В диссертационной работе мы постарались рассмотреть все примеры символи-
ческих действий и в результате сформулировали определение упомянутого тер-
мина, которое звучит следующим образом: Символическое действие — это про-
рочество, выраженное действием, противоречащим установившимся нормам 
поведения, совершённым публично, с последующим объяснением его значения.

Статья посвящена анализу определённых символических действий, выде-
ляющихся странными проявлениями в плане юродства.



190 диакон цотнэ чхеидзе

ключевые слова: символические действия, пророки, юродивые, про-
рочество, пророк Исаия, пророк Иезекииль

Среди отцов Церкви теме символического действия наиболее обшир-
ное обсуждение посвящает блж. Феодорит Кирский в Толковании на 
пророка Осию. Он практически даёт определение этого явления, ко-
торое звучит следующим образом:

Бог всяческих, когда, обращая речь к людям, страждущим бесчувствен-
ностью, не убеждал их словами, изображал им будущее, чем-либо на са-
мом деле совершающимся, чтобы необычайностью видимого привлечь 
внимание сих ожесточённых [Блаженный Феодорит, ч. 4, 252].

Из слов Блаженного отца можно увидеть особенность форм 
передачи пророчества в  символическом действии. Стоит отме-
тить, что в греческом оригинале на месте необычайностью стоит 
τῷ παραδόξῳ 1 (из Παρά-δοξος  — противоречащий установивше-
муся мнению, необычный, неожиданный, странный) 2. Итак, когда 
израильтяне не хотели слушать слов пророков, те прибегали к не-
обычным, странным действиям и так привлекали внимание людей, 
страждущих бесчувственностью. Одним из выдающихся примеров 
такого рода в Ветхом Завете является символическое действие про-
рока Исаии, описанное в XX главе его книги.

Бог повелел пророку ходить нагим и босым (см.: Ис 20:2). Из 
третьего стиха видно, что пророк пробыл три года в таком состоя-
нии. Что происходило в умах израильтян в этом промежутке време-
ни, об этом в Библии не сообщается, но об этом говорит свт. Кирилл 
Александрийский в  экзегетическом труде Толкование на пророка 
Исаию. По словам святого отца, люди впадали в  ужас от такого 

1	 Theodoreti Cyrensis episcopi. Explanatio in XII prophetas minores  // Patrologiae 
Graecae. Theodoreti Cyrensis episcopi. Opera omnia. edited by Jean-Paul Migne. T. 81. 
Paris : Imprimerie Catholique, 1864. P. 1556.

2	 Древнегреческо-русский словарь. Сост. И. Х. Дворецкий. Под ред. чл.-кор. Акад. 
наук СССР проф. С. И. Соболевского. С прил. грамматики, сост. С. И. Соболевским. 
Т. 2. М. : ГИС, 1958. С. 1238; Греческо-русский словарь. Сост. А. Д. Вейсман. М. : 
Греко-латинский кабинет Ю. А. Шичалина, 2006. С. 936.



191парадоксальные действия ветхозаветных пророков 

зрелища, потому что весьма неблагоприлично поступал не простой 
человек, но исполненный всякой добродетели пророк [Святитель 
Кирилл, 522–523]. Святитель Иоанн Златоуст обращает внимание 
читателей на величие повиновения Исайи Господу и представляет 
нам, что могло произойти в уме человека, который принял такое  
повеление:

Пророк не сказал: что Ты говоришь? Ты повелеваешь шутить, осмеи-
вать, презирать, глумиться, насмехаться? будут говорить, что я — без-
умный и глупый [Святитель Иоанн, 163].

Безумный и глупый в глазах израильтян Исаия был велик перед 
Богом, потому что пророк, повинуясь Господу, предзнаменовал бу-
дущее через действие, весьма сложное для совершения. Оставаться 
обнажённым в течение трёх лет означало не только позор, можно 
себе представить мучение пророка в зимнюю стужу и летнюю жару, 
однако пророки не взирали на что-либо земное, но на небесное, как 
отмечает святитель Амвросий Медиоланский [Библейские коммен-
тарии, 147].

Почему Исаии не было повелено передать израильтянам проро-
чество словами, но прежде всего совершить символическое действие?

На поставленный вопрос даёт убедительный ответ свт. Амвро-
сий Медиоланский. Он, конечно, согласен, что Исаия мог передать 
пророчество устно, но неприятное зрелище поразило бы зрителя 
больше, чем слово [Библейские комментарии, 147]. Блаженный Фе-
одорит утверждает, что люди, которые видели Исаию в таком состо-
янии, были склонны попытаться понять причину такой странности 
[Блаженный Феодорит, ч. 4, 252], что подтверждает и свт. Кирилл 
Александрийский [Святитель Кирилл, 522]. По словам святителя, 
пророк таким образом привлекал внимание людей, которые не хоте-
ли слушать пророков [Святитель Кирилл, 522], что, с точки зрения 
блж.  Феодорита, является причиной странного поведения проро-
ков. По словам свт. Кирилла, Бог через Исаию открыл израильтя-
нам значение действия Исаии не прежде того, как в людях возрос 
страх [Святитель Кирилл, 523]. Нагота Исаии обозначала пленное 
состояние, где и пали египтяне и эфиопы, которых взял и повёл царь 



192 диакон цотнэ чхеидзе

Ассирийский (см.: Ис 20:4) и на которых (не на Бога) Израиль возла-
гал свою надежду на спасение от царя Ассирийского (см.: Ис 20:5–6).

Следующие примеры символических действий, которые мы на-
мерены рассмотреть, описаны в Пророчестве Иезекииля. Почти все 
из них означают осаду Иерусалима и последующие события. В этой 
книге описано самое большое количество и, можно сказать, стран-
нейшие примеры символических действий в Ветхом завете.

По повелению Господа, началом символических действий Иезе
кииля было запирание в доме (см.: Иез 3:24), что означало осаду 
Иерусалима [Блаженный Феодорит, ч. 6, 393; Святой Ефремъ, 10; 
Блаженный Иероним, 43]. В четвёртой главе пророчества мы видим, 
что Иезекииль начертал упомянутое событие на кирпиче, сам изо-
бразил Господа, а между собой и кирпичом поставил железную сково-
роду в знак гнева Божьего относительно Иерусалима (см.: Иез 4:1–3) 
[Блаженный Феодорит, ч. 6, 394–395; Блаженный Иероним, 46–47].

Последующие действия Иезекииля читателю Библии будут ка-
заться не только странными, но и удивительными. Пророку было 
повелено многие дни продолжительно лежать на одном боку (сна-
чала на левом, а потом на правом (см.: Иез 4:4–8)). В этот период 
Иезекииль должен был есть нечистый хлеб (ср. Втор 22:9 и далее; 
23:13–14; Лев 19:19), испечённый по малым мерам и пить очень 
мало воды. Притом хлебов нужно было приготовить сразу на все 
дни символического действия из разных зёрен и печь их на коро-
вьем помёте как ячменные лепёшки (т. е. в золе помёта и, следо-
вательно, облепленную ею). Приготовление хлебов должно было 
происходить на глазах израильтян (см.: Иез 4:9–12, 15) [Толковая  
Библия, 746].

Всё вышесказанное ознаменовало осаду Иерусалима и пересе-
ление (см.: Иез 4:13, 16, 17). Очень трудно представить, насколь-
ко сильно был истязаем пророк от подвижничества, выходящего за 
пределы человеческого естества. Мученический характер обсуждён-
ного нами символического действия наглядно показан в стихире из 
службы пророку Иезекиилю, где он называется подобным Христу:

Иезекииле богоприятне, яко Христов подобник, чуждого долга томи-
тельство претерпел еси, люте истязаем, преднаписуя хотящее честнаго 



193парадоксальные действия ветхозаветных пророков 

ради креста быти миру спасение, богоявленне, и избавление (2-я стихи-
ра на «Господи воззвах») [Толковая Библия, 740].

Преданность Иезекииля Богу и способность к  великому тер-
пению раскрывает символическое действие, связанное со смертью 
жены пророка, которую он очень любил, о чём свидетельствует стих, 
где она названа утехой очей пророка (см.: Иез 24:16). Иезекиилю 
было запрещено плакать и проявлять признаки траура после смерти 
жены (см.: Иез 24:17).

Стих 19 содержит очень важную информацию с точки зрения 
понимания функции символического действия в целом, он показы-
вает, что людей заинтересовал смысл действия пророка, который он 
открыл тем, кто просил об этом (см.: 24:20–23).

В книге Иезекииля содержатся и другие странные действия, но 
мы обсудили лишь самые удивительные из них.

Кроме Исаии и Иезекииля, и другие пророки совершали симво-
лические действия, например, Осия, Иеремия, Захария … Осия же-
нился на блуднице, а потом на прелюбодейке (см.: Ос 1:3; 3:2), Иере-
мия носил ярмо, сначала деревянное, а потом железное (см.: Иер 27: 
2; 28:13), и совершил многие подобные действия (см.: Иер 13:1–11; 
19:1–15; 32:6–15; 43:8–13; 51:59–64), Захария сделал венцы из сере-
бра и золота, и возложил на голову первосвященника Иисуса, сына 
Иоседекова (см.: Зах 6:11).

В общем, все символические действия носили в себе пророче-
ства, они были пророчествами действия, совершать которые, как 
показало исследование, в основном требовало большого мужества 
и терпения. Некоторые из пророков, истязаемые при совершении 
символических действий, доходили до мученичества, что, как мы 
думаем, и само собой свидетельствовало об истинности предречён-
ного. Мученик свидетельствует, например, об истинности Христа 
и Его учения, ибо ради Него принимает все казни. Что же касает-
ся пророков, то они, совершая символические действия, своими 
мучениями, конечно, свидетельствовали об истинности Того, Кто 
повелел им действовать, но  всё же о  непрерывном наступлении 
предначертанного, если народ не признал бы свою греховность и 
не покаялся бы.



194 диакон цотнэ чхеидзе

В конце хотим привлечь внимание читателя к словам Апостола 
Павла: Мы безумны Христа ради (1 Кор 4:10). Безумен был Исаия, Ие-
зекииль, Осия, Иеремия, Захария и другие пророки ради истинного 
Бога. Таким образом были безумны юродивые Христа ради. Апостолы 
считались безумными из-за учения о Кресте, о Распятом Спасителе, 
а юродивые показывали себя безумными, чтобы скрыть свою духов-
ную высоту, и всё же они все жили ради блага народа. Что касается 
символических действий, пророки, конечно, выходили за рамки за-
кона Моисея и социальных норм, но делали это с Божьим благосло-
вением, как и для юродства призывает Владыка, поведение юроди-
вых ведь тоже выходит за рамки социальных норм и иногда может  
казаться, что и за рамки христианства, но это, конечно, не так.

Итак, с точки зрения странности, или парадоксальности, можно 
сказать, что вышеупомянутые действия пророков являются приме-
рами юродства в Ветхом завете. Таким образом, есть достаточно ос-
нований для продолжения исследования феномена символического 
действия и его проявления за пределами Библии — в житиях самих 
юродивых.

Литература

	 1.	 Блаженный Иероним = Блаженный Иероним Стридонский. Осьмнадцать 
книг толкований на пророка Исаию // Библиотека творений св. отцов и 
учителей Церкви западных. Творения Блаженного Иеронима Стридон-
скаго. Т. 17. Ч. 10. Киевъ : Типография Корчак-Новицкого, 1886. 361 с.

	 2.	 Блаженный Феодорит, ч. 4 = Блаженный Феодорит Кирский. Толкова-
ние на пророка Осию // Творения Блаженного Феодорита, епископа 
Кирского. Ч. 4. М. : Типография В. Готье, 1857. С. 248–317.

	 3.	 Блаженный Феодорит, ч. 6 = Блаженный Феодорит Кирский, Толкова- 
ніе на пророчество божественого Иезекииля // Творения Блаженно-
го Феодорита, епископа Кирского, Ч. 6, М. : Типография В. Готье, 1859. 
С. 355–729.

	 4.	 Библейские комментарии = Библейские комментарии отцов Церкви и 
других авторов I–VIII веков. Переводчики Ю. Н Варзонин, И. В. Дорофе-
ева, О. В. Осипова, И. В. Пролыгина, А. А. Богатырев. Т. X. Тверь : Герме-
невтика, 2011. 311 с.



195парадоксальные действия ветхозаветных пророков 

	 5.	 Святой Ефремъ = Святой Ефремъ Сиринъ. Толкованіе на книгу проро-
чества Іезекіиля // Святой Ефремъ Сиринъ. Творения. Т. 6. М. : Отчий 
дом. C. 5–51.

	 6.	 Святитель Иоанн = Святитель Иоанн Златоуст. Толкование на проро-
ка Исаию // Полное собрание творений святого Иоанна Златоуста. Т. 6, 
Кн. 1. С.-Петербургъ : Типография А. П. Лопухина, 1900. С. 1–378.

	 7.	 Святитель Кирилл = Святитель Кирилл Александрийский. Толкование 
на пророка Исаию // Творения святых отцов, в русском переводе, изда-
ваемые при Московской духовной академии, Творения святого Кирилла 
Александрийского. Т. 55. Ч. 6. М. : Типография М. Г. Молчанинова, 1887. 
544 с.

	 8.	 Толковая Библия = Толковая Библия, или Комментарии на все кни-
ги Св.  Писания Ветхого и Нового Завета, под редакцией профессора 
А. П. Лопухина. Изд. 4-е. Т. 4. М. : ДАРЪ, 2009. С. 1158.



196

Дарья Владимировна Бохан
Москва, Свято-Филаретовский институт

ритуалы перехода  
в рассказах о патриархах

аннотация: В  статье рассматриваются обряды инициации на примере па-
триархов Ветхого завета. Автор выдвигает предположение, что инициация — 
это универсальный язык мифологии, который остаётся понятным для потом-
ков и движет сюжет мифа.

ключевые слова: инициация, раввинистические комментарии, обря-
ды перехода, миф

В центре данной статьи  — ветхозаветные рассказы о  патриархах 
иудаизма и их отношениях в семье и обществе. На примере жизней 
Авраама, Ицхака, Яакова, Иосифа и Моше будут выделены ритуалы 
перехода, которые отмечают все этапы жизни человека. Рождение, 
детство, достижение социального статуса, обучение, вступление 
в брак, беременность, отцовство, приобщение к религиозным со-
обществам, похороны [Геннеп, 9] — сопровождаются ритуалами, на-
званными переходными. Эти этапы жизни едины для всех, поэтому 
имеют сходство в различных культурах.

За основу исследования принята концепция Арнольда Ван Ген-
непа «Обряды перехода», в которой ритуальная последовательность 
подчинена единой схеме: «удаление — промежуточное состояние — 
включение». В таком понимании смена экзистенциального статута 
индивида при выходе из одной социальной группы и приобщения 
к другой развивается по логике завершения предыдущего цикла, об-
рядов промежуточного периода и начала нового.

Цель выявления ритуалов перехода — попытка углубить пони-
мание текста с точки зрения социального, религиозного и культур-
ного аспектов и попытаться понять жизнь индивида и жизнь обще-
ства при отсутствии, к примеру, другого материала — такого как 
этнографические или социологические наблюдения.



197ритуалы перехода в  рассказах о  патриархах 

Подобные подходы к библейскому повествованию уже приме-
нялись. Например, Уильям Пропп рассматривает события Исхода и 
мифологические аналогии в других культурах и предполагает, что 
традиция исхода-странствия-завоевания каким-то образом выросла 
из реальных обрядов перехода [Пропп, 35]. К Книге Бытия такой 
подход применяется впервые, однако, с точки зрения автора статьи, 
развитие культурных героев [Мелетинский, 25–28] должно строить-
ся по законам инициации как формы устойчивого создания мифа.

Обряды перехода в священном писании, по мнению автора, 
должны укладываться в единую основу, способствующую развитию 
мифа. Если эта схема устойчива в том или ином виде для всех пер-
сонажей и отражает социальное устройство мира, то можно предпо-
ложить, что в этом тексте инициация [Элиаде, 129] — единая форма 
для формирования мифа [Леви-Стросс, 181], которая придаёт по-
сланию универсальность и лёгкость в передаче следующим поко-
лениям.

Для того, чтобы выделить и изучить в контексте Ветхого завета 
ритуалы перехода, во-первых, будут выявлены и систематизированы 
эпизоды, в которых персонажи проходят пороговые отметки своей 
жизни, от рождения и детства, через достижение зрелости, брака, по-
лучения социального статуса, до похоронных ритуалов. Во-вторых, 
сделано предположение — какой контекст создан вокруг инициации 
и можно ли понять цель этого перехода (например, становление во-
ждя). Данные предположения будут подкреплены этнографически-
ми наблюдениями на примерах инициаций других культур, либо 
раввинистическими комментариями. В такой логике первыми пере-
ходными периодами для праотцов становятся ритуалы, связанные 
с рождением и взрослением детей.

1.	 Ритуалы, связанные с рождением и взрослением детей

1.1. рождение

Проблемы, с которыми сталкивается первая пара патриархов Авраам 
и Сарра, делают рождение детей невозможным с физической точки 
зрения (Быт 11:30, 16:2, 17:17). В таком случае, если наследник не 



198 дарья владимировна бохан

появляется в течение десяти лет, культурный фон позволяет взять 
другую жену: «Если жена в течение десяти лет не родила своему мужу 
детей, он должен взять в жёны другую женщину» [Раши, 271]. Од-
нако с религиозной точки зрения, продолжение рода Израиля через 
египтянку (Быт 16:1) идёт вразрез с заветом Бога (Быт 17:19), по-
этому такой сценарий не принимается.

До рождения наследника Авраам удаляется из дома, отстаива-
ет своё положение предводителя общины в Быт 14, учится правед-
ности, например, в Быт 15:6. Его переход завершается наречени-
ем имени и обрезанием. В данном случае обрезание Авраама как 
первопредка во взрослом возрасте станет обязательным условием 
завета с его потомками, с которыми такой обряд будет проводиться 
на 8 день [Геннеп, 70].

Проблема деторождения остро стоит у праматерей и в социаль-
ном плане, и в религиозном (с точки зрения исполнения заповеди 
«плодитесь и размножайтесь»). Мы наблюдаем, помимо привлече-
ния второй жены/служанки, и демонстрацию обряда плодородия на 
примере Рахель (Быт 30:14–15), как культурной и религиозной уста-
новки для решения проблемы. Употребление в пищу мандрагоровых 
яблок, собранных во время жатвы пшеницы (т. е. конечной точки 
цикла урожайности природы), вероятно должно было сообщить пло-
дородие природы женщине. Рождение ребёнка здесь напрямую не 
связано с ритуалом, поэтому об эффективности этого обряда сделать 
выводы невозможно.

Диктуемые социумом нормы поведения и жизни семьи ярко 
демонстрируются фразой Рахель после рождения Иосифа — «снял 
Бог позор мой» (Быт 30:23), которая определяет статус женщины 
без детей в негативном ключе.

Рождение Моше и его переход через море — две символиче-
ские границы перехода, связанные с водой. Мидраш устанавливает 
связь между ними, помещая оба события в одну и ту же дату [Пропп, 
154]. Таким образом, символически отделившись от народа Израиля, 
Моше посредством очищения включается в новую общину египтян, 
как впоследствии и Израиль пройдёт путём очищения и исключения 
из этой общины, пересекая море. Наречение имени происходит уже 
в новом безопасном обществе (Исх 2:10).



199ритуалы перехода в  рассказах о  патриархах 

1.2. ритуалы взросления

Первым этапом взросления для сыновей Ицхака становится наре-
чение имён (Быт 25:25–26). Эсав (Эдом) получает имя из-за цвета 
кожи и волос, а имя Яаков указывает на порядок рождения. Близнецы 
в процессе взросления будут спорить о первородстве — потому что 
именно это в социальном аспекте предполагает преимущество в мате-
риальной жизни, во-первых. Во-вторых, в религиозном и культурном 
аспекте первенство предполагает священнические функции, испол-
няемые главой семейства. Так что здесь вероятно сюжет обыгрывает 
повышение социального уровня для одного из братьев, и в сакраль- 
ном плане подготовку к наследованию завета после испытаний.

Следующим этапом взросления для Яакова становится разрыв 
с семьёй и удаление в Месопотамию. Этот этап можно соотнести 
с вступлением в мужское братство: в таком обычно есть крёстный 
отец, наставник или мастер инициаций, которого логично усмотреть 
в Лаване. Происходит процесс воспитания и получения профессии — 
сначала работая на тестя, а потом и на собственное благосостояние.

Суммируя опыт праотцов и праматерей, текст показывает нам 
разный опыт людей, однако направленный на единую цель — на про-
должение рода. Так как цель книг — показать зарождение народа, 
все события жизни патриархов направлены на возможность дости-
жения этой цели, при необходимости проходя необходимые инициа-
ции: достижение социального или сакрального статуса, магические 
ритуалы стимулирования рождения, удаление и последующее вклю-
чение в общину [Пропп, 142].

2.	 Достижение социального статуса и брак

2.1. достижение социального статуса/включение 
в  общину

В истории жизни Авраама и Ицхака присутствуют моменты, ког-
да они представляют своих супруг в качестве сестёр (Быт 12, 20, 
26). В результате патриархи получают богатство, урожай и подарки 
(Быт 12:16, 13:2, 20:14–16, 26:12–14).



200 дарья владимировна бохан

Можно предположить, что отношение народа к чужакам в рели-
гиозном аспекте (а именно такими представляются Авраам и Ицхак 
для египтян и филистимлян) подразумевает некоторые ритуалы пе-
рехода, призванные защитить общество от их потенциального ма-
гического превосходства, очистить и включить в общину. Механизм 
принятия в общество определяется культурой конкретного народа 
и может быть как агрессивным: истязания, грабёж, убийство, так 
и наоборот: подарки или приветственные ритуалы [Геннеп, 30]. Воз-
можно, в качестве обмена ценностями стоит рассматривать и обмен 
жёнами, который встречается у Геннепа [Геннеп, 33, 36]. В данной 
концепции указываются обряды предоставления женщины из племе-
ни для чужеземца, в Ветхом завете сюжет обмена не воспроизводит-
ся точно, но богатство, пользование землёй и безопасность дают ос-
нование рассмотреть эти события, как прямой контагиозный обряд, 
признак межплеменных связей, в котором обмен женщинами — это 
ритуал включения в общество, он даёт право пользоваться имуще-
ством общества, гарантирует выживание носителям завета.

Пример достижения определённого социального статуса и на-
мёк на воинскую инициацию можно усмотреть в событиях жизни 
Авраама (Быт 14). Прежде Авраам, как и после в Ветхом завете, не 
будет самостоятельно участвовать в поединках с соседями. Геннеп 
отмечает, что при утверждении в статусе царя или фараона [Геннеп, 
102, 104], к примеру, герой получает реалии от богов, предшествен-
ников — в данном случае Аврааму приносят добычу его союзники 
и признают его статус и его силу.

2.2. брак

Подробно описан процесс обручения у  Ицхака. Действующими 
лицами становятся два сообщества, представляющие жениха и не-
весту. Так процесс обручения происходит между рабом Авраама и 
родственниками Ривки. Брак тут фиксирует не только статус, но и 
имеет экономическое значение, поэтому группы заинтересованы 
в материальных приобретениях в обрядах «выкупа» невесты. Обмен 
подарками присутствует и в брачном комплексе — в случае с Исаа-
ком и родителями Ривки.



201ритуалы перехода в  рассказах о  патриархах 

Необычным элементом в предсвадебных ритуалах может слу-
жить и прятание невесты — целью его становится выполнение эко-
номических договорённостей до супружеских отношений [Геннеп, 
113], что в целом может быть применимо к обману тестем Яакова 
с Лией, вместо обещанной ему Рахель.

У Иосифа и Моше брак становится результатом принятия их 
в социальном статусе в новой общине. Иосиф после толкования сна 
для фараона становится вторым человеком в государстве и проигры-
вает ритуал включения в чужое общество, скреплением которого 
становятся: новая одежда, золото от фараона, наречение именем и 
женитьба на дочери жреца.

Браку Моше предшествуют возможные отголоски инициации 
будущего вождя, это можно усмотреть в событиях убийства егип-
тянина и его бегства в пустыню. В новом, хотя и безопасном обще-
стве, он не имеет статуса предводителя, для своего народа его роль 
сомнительна: в Исх 2:14 «кто поставил тебя начальником и судьёю 
над нами?». Его поступок осуждаем и его народом, и египтянами. 
По мнению Проппа, всё будущее недоверие евреев к Моше будет об-
условлено методом его самоутверждения (прямым правосудием про-
тив богодухновенного закона) [Пропп, 168]. Как развитие этой идеи 
индивидуальный суд в социальном плане будет заменён на законо-
дательный, а сам Моше сложит обязанности судьи (Исх 18:13–26). 
Помимо брака Моше претендует на жреческие функции [Пропп, 175] 
своего тестя — поскольку в социальном плане он станет его преем-
ником, в том числе по исполнению ритуала.

Поскольку брак нужен для продолжения рода, в Ветхом завете 
много рассказов о связанных с ним инициациях. Они повествуют и 
о социальном становлении, трудном пути героев к браку, и о том, как 
складывались потом отношения между их первоначальными семьями.

3.	 Окончание жизни

3.1. захоронение

Авраам, Ицхак, Яаков захоронены в пещере Махпела вместе со свои-
ми супругами. Территория и сама пещера специально приобретены 



202 дарья владимировна бохан

в собственность для семейного захоронения, что вероятно может 
иметь целью возвращение потомков туда и совершение ритуалов 
памяти. В религиозном аспекте смерть или встреча подразумева-
ет нисхождение (Быт 37:35, 42:38). Вероятно, что традиция забо-
ты о погребении, характерная для Ближнего Востока [Фигерас, 26], 
предполагала связь с близкими и сохранение их социального статуса 
после смерти.

Не только семейный склеп становится местом для погребения. 
В случае с Рахель Яаков ставит священный камень (Быт 35:20), таким 
образом отмечая это место, возможно для последующего обнаруже-
ния. Для Иосифа, согласно традиции Египта, проводится бальзами-
рование и положение в саркофаг. В целом, саркофаг (гроб) — до-
полнительный приём отделения [Геннеп, 149], однако в концепции 
египетской религии это необходимый ритуал для последующего 
воскресения.

Кончина Моисея в плане ритуала упоминает только факт захо-
ронения в земле (Втор 34:5) и тридцатидневный траур, включающий 
оплакивание и сетование (Втор 34:8). Можно ли предположить, что 
необходимость не указывать на место захоронения Моше, что особо 
подчёркивается в Втор 34:6, это попытка избежать практик культа 
мёртвых, например, кормления или «и не давал из неё для мёртвого» 
(Втор 26:14).

3.2. ритуалы, связанные с  захоронением

Помимо организации места для захоронения Быт 23:2 фиксирует для 
нас ритуал оплакивания Сарры Авраамом. В концепции Ван Геннепа 
траур имеет промежуточное значение для тех, кто остаётся в живых 
[Геннеп, 135], — он необходим для реинтеграции обратно в обще-
ство после «нечистого» состояния контакта с покойником. Можно 
предположить, что именно после траура, как перехода, Авраам мо-
жет взять новую жену, то есть проиграть брачную инициацию в но-
вом статусе.

Яаков, думая, что Иосиф погиб, и будучи обманут своими сы-
новьями, также демонстрирует траурный обряд: плачет много дней, 
рвёт на себе одежду и даже говорит о  схождении к  сыну в  Шеол 



203ритуалы перехода в  рассказах о  патриархах 

(Быт  37:34–35), при этом он демонстрирует ритуал осквернения 
себя: остаётся только в одном куске ткани.

При смерти Яакова ритуал происходит по египетским канонам: 
появляется бальзамирование (Быт 50:3), 70 дней оплакивания егип-
тянами и погребальная процессия (Быт 50:7–10). Бальзамированию 
подвергся и Иосиф (Быт 50:26), однако египетские ритуалы воскре-
сения здесь не являются самоцелью, а скорее культурным фоном, 
поэтому и Иосиф и Яаков завещают потомкам ритуал повторного 
захоронения своих костей. В Исх 13:19 кости Иосифа будут вынесе-
ны из Египта Моисеем.

Погребальные обряды свидетельствуют о достаточно развитом 
культе мёртвых, а также об обязательном присутствии упоминания 
о финальной инициации в жизни человека в тексте — для всех па-
триархов. Важность захоронения как такового и важность захоро-
нения с предками подтверждается словами «приложиться к народу», 
«отойти к отцам» (Быт 25:8, 35:9, 49:29,33, Втор 32:50). То есть в ре-
лигиозном аспекте выделяется идея некого совместного посмертно-
го существования.

Выявленные ритуалы для патриархов иудаизма дают возмож-
ность для дополнительной интерпретации сюжетов Ветхого заве-
та. Для праотцов и праматерей главное — формирование народа, 
поэтому все события их жизни построены вокруг брачной иници-
ации, во-первых. Возможность и подготовка к вступлению в брак 
для патриархов обуславливает развитие сюжета Ветхого завета, 
связывая её последовательно со второй ключевой инициацией — 
рождением детей. Инициации отражают культуру общества, в ко-
тором они проигрываются, мы видим обязательную необходимость 
достижения социального или сакрального статуса для мужчин как 
глав семейства или общин: получение жреческих функций, при-
знание статуса вождя, эти переходы в совокупности дают им право 
жениться и продолжать род. Для женщин инициация рождения ре-
бёнка — единственная реализация их статуса в общине. Ритуалы 
завершения жизни наиболее ярко отражают обрядность, которая 
их сопровождает, что даёт нам и социальный ракурс на приня-
тый культ предков и представление о синкретичности верований  
в Ветхом завете.



204 дарья владимировна бохан

Литература

	 1.	 Геннеп = Геннеп  А.  Ван. Обряды перехода. Систематическое изучение 
обрядов. Пер. с франц. М. : Издательская фирма «Восточная литература» 
РАН, 1999. 260 с.

	 2.	 Леви-Стросс = Леви-Стросс  К. Структурная антропология. М.  : Наука, 
1985. 399 с.

	 3.	 Мелетинский = Мелетинский Е. М. Мифы народов мира. Энциклопедия. 
URL: https://philologos.narod.ru/myth/heilbringer.htm (дата обращения: 
02.01.2024).

	 4.	 Пропп = Propp W. Exodus  1–18: a new translation with introduction and 
commentary. New York : Doubleday, 1999. 360 p.

	 5.	 Раши = Тора с комментариями Раши. Том I: Берешит. Бытие. М. : Книж-
ники; Лехаим, 2017. 880 с.

	 6.	 Фигерас = Фигерас  П. Смерть, Суд и Царство. Смерть и посмертная 
участь в иудейской и христианской литературе древности. М. : Гранат, 
2022. 192 с.

	 7.	 Элиаде = Элиаде М. Священное и мирское. Пер. с фр., предисл. и комм. 
Н. К. Гарбовского. М. : Изд-во Московского университета, 1994. 260 с.



205

Мария Леонидовна Максимова
Москва, Свято-Филаретовский институт

сравнение моделей устной передачи 
евангельской традиции до канонизации 
книг евангелий

аннотация: В докладе рассматриваются вероятные модели устной передачи 
предания ранней Церкви и их обоснования с учётом последних исследований 
контекста иудейской и эллинистической культуры. В середине ХХ в. шведский 
учёный Биргер Герхардссон предложил модель раввинской школы для переда-
чи евангельской традиции, т. е. христиане, как новая иудейская секта, сначала 
передавали евангельское учение как устную Тору, в дополнение к письменной 
Торе. Письменная Тора передавалась очень строго, а устная Тора передавалась 
наизусть, но более творчески, великие учителя могли что-то перефразировать 
или добавить комментарии. В  этой модели дидактической или «формальной 
традиции» важна последовательность учителей и школа. Контроль за правиль-
ной передачей евангельского предания был делом двенадцати апостолов, а не 
кого-то одного, поэтому Евангелия не совпадают дословно. В посланиях апо-
стола Павла, по-видимому, есть указания на формальную передачу предания.

Последующее изучение значения публичного чтения текстов и связи уст-
ной и письменной традиции в  эллинских философских и образовательных 
школах привело к  появлению модели «неформальной контролируемой тра-
диции» для устной передачи Евангелия. В этой модели рассказы о Христе пе-
редавались бы как απομνημονεύματα (жанр кратких воспоминаний), которые 
упоминает Иустин. В эллинистической школе απομνημονεύματα и учились наи-
зусть, и пересказывались новыми словами, уточняясь и сокращаясь со вре-
менем, некоторые афоризмы (логии) при этом могли передаваться дословно. 
Краткость и насыщенность евангельского текста соответствует такой учеб-
ной традиции. Контроль истинности предания в этой модели был делом апо-
столов и христианских «учителей».

ключевые слова: предание, передача традиции, школа, учитель, 
устная традиция, формальная традиция, контролируемая традиция, 
ἀπομνημονεύματα



206 мария леонидовна максимова

1. Модель формальной традиции у иудеев  
и в ранней церкви

По-видимому, в первый период ранней Церкви евангельское учение 
передавалось устно. За последние полвека появились новые модели 
устной передачи предания, которые мы рассмотрим в связи с новы-
ми исследованиями контекста иудейской и эллинистической куль-
туры в этот период.

В первой половине ХХ в. сторонники так называемой «критики 
форм» (Бультман, Дибелиус и др.) считали устное сохранение пре-
дания очень ненадёжным и поэтому думали, что в Евангелиях прак-
тически нет подлинных слов Иисуса Христа. Но в 1961 г. шведский 
учёный Биргер Герхардссон предложил модель раввинской школы 
для передачи евангельской традиции, т. е. что христиане, как новая 
иудейская секта, сначала передавали евангельское учение как уст-
ную Тору, в дополнение к письменной Торе.

Герхардссон полагал, что «различие между письменной и уст-
ной Торой было знакомо ранней Церкви; предание об Иисусе было 
более высоким эквивалентом устной Торы» [Gerhardsson, 334].

Письменная Тора передавалась очень строго, а устная Тора пере- 
давалась наизусть, но более творчески, великие учителя могли что-
то перефразировать или добавить комментарии.

В этой модели так называемой «дидактической» или «формаль-
ной традиции» важна последовательность учителей и школа.

Контроль за правильной передачей евангельской традиции был 
делом двенадцати апостолов, а не кого-то одного, — этим Герхар-
дссон объяснял то, что Евангелия не совпадают дословно. Поскольку 
жизнь Учителя была столь же важна, как и Его логии, различные 
повествовательные элементы должны были добавиться в предание 
позже (см.: [Gerhardsson, 282–283, 328, 331]). При этом, как считал 
Герхардссон, когда евангелисты редактировали свои Евангелия, они 
работали на основе «фиксированного, точного предания об Иисусе, 
которое было частично заучено наизусть, а частично записано в лич-
ных записных книжках» [Gerhardsson, 335].

Ключевая идея модели Герхардссона была в том, чтобы «серь- 
ёзно отнестись к  раннехристианскому обозначению Иисуса как  



207сравнение моделей устной передачи евангельской 
традиции до канонизации книг евангелий

учителя (διδάσκᾰλος), а его последователей как учеников (μαθηταί). 
Это даёт устойчивый социальный контекст для передачи и форми-
рования традиции» [Alexander, 142].

У Матфея Иисус назван учителем (διδάσκᾰλος) 12 раз, «учени-
ки» (μαθηταί) — 69 раз. У Марка Иисус назван учителем (διδάσκᾰλος) 
12 раз, «ученики» (μαθηταί) — 42 раза. У Луки Иисус назван учите-
лем (διδάσκᾰλος) 16 раз, «ученики» (μαθηταί) — 35 раз.

Мф  28:19–20 «идите и научите … соблюдать всё, что я  заповедал 
вам …».
Лк 1:4 «чтобы ты узнал твёрдое основание того учения, в котором был 
наставлен».

Многие исследователи согласны с доводами Герхардссона о том, 
что «большая часть изречений и притч в синоптической традиции 
возникла в процессе обучения Иисусом своих учеников … в рамках 
отношений учитель-ученик» [Kirk, 165] 1. Даже сторонники «критики 
форм» (Бультман) «признавали, что Иисус учил как раввин, собирал 
учеников, вёл обсуждения» [Gerhardsson, 326].

На фоне еврейской среды очевидно, как считал Герхардссон, 
ученики Христа обязаны были подкрепить свои свидетельства убе-
дительным изложением Священных Писаний. Таким образом, во-
первых, мы должны предположить, что имело место интенсивное 
изучение Священных Писаний. Они «исследовали Священные Пи-
сания» [Gerhardsson, 331].

Во-вторых, при решении доктринальных вопросов существова-
ли два авторитетных источника, из которых можно было почерпнуть 
ответы: Священное Писание и предание, исходящее от Иисуса … 
[Gerhardsson, 332]

«Служение слова» (Деян 6) было не просто миссионерской про-
поведью, а служением апостолов по формированию традиции и обу-
чению христианских учителей, в то же время, хотя Стефан и Филипп-
благовестник были избраны для «служения столам», это не мешало 
их миссионерской проповеди.

1	 См. об этом [Gerhardsson, 326–329].



208 мария леонидовна максимова

Герхардссон считал, что апостолы находились в  Иерусалиме 
и учили не менее 15 лет. Представление об апостолах, которое было 
в  библеистике в  первой половине ХХ в., как о  «необразованных 
людях, внезапно произносящих неподготовленные и ненаученные 
проповеди и речи под влиянием мощного вдохновения» — и про-
должающих это в течение 15 лет — это нереальная романтическая 
картина [Gerhardsson, 330].

2. Свидетельства о формальной передаче предания 
у апостола Павла

В посланиях апостола Павла, по-видимому, есть указания на фор-
мальную передачу предания (1  Кор  11:2, 23, 1  Кор  15:3, Гал  1:9, 
2 Тим 2:2, 1 Фес 2:13, 2 Фес 3:6).

1 Кор 11:2 А вас я хвалю за то, что всё моё помните и, как я передал вам, 
этих преданий держитесь.
1  Кор  11:23 Ибо я  принял от Господа и передал это вам, что Господь 
Иисус в ту ночь, когда Его предавали, взял хлеб …
1 Кор 15:3–4 Ибо я передал вам, во-первых, то, что и принял: что Хри-
стос умер за грехи наши по Писаниям, и что Он был погребён, и что Он 
воздвигнут в третий день по Писаниям …
Гал 1:9 Как мы прежде сказали, и теперь я снова говорю: если кто вам 
благовествует вопреки тому, что вы приняли, — да будет анафема.
2 Тим 2:2 … и что услышал от меня при многих свидетелях, то поручи 
верным людям, которые способны будут и других научить.
2 Фес 3:6 Предписываем же вам, братья, именем Господа нашего Иисуса 
Христа, чтобы вы удалялись от всякого брата, поступающего бесчинно и 
не по преданию, которое вы приняли от нас.

Павел использует специальные термины, связанные с  пе-
редачей традиции (παραδίδωμι, 1  Кор  11:2, 23) и её получени-
ем (παραλαμβάνω, 1 Кор 15:1, 3, Гал 1:9, Кол 2:6, 1 Фес 2:13; 4:1, 
2  Фес  3:6), которые описывали формальную передачу традиции 
в греческих школах, и по-видимому, были хорошо знакомы читате-
лям Павла из язычников. Встречаются они и в еврейской грекоязыч-



209сравнение моделей устной передачи евангельской 
традиции до канонизации книг евангелий

ной литературе (Иосиф Фл., Иуд. Древн.13.10.6 (297)), и значение 
их такое же, как в более поздних раввинских текстах (например, 
м. Авот.1.1).

(м. Авот. 1.1) Моисей получил Тору с Синая и передал её Иисусу, Иисус — 
старейшинам, старейшины — пророкам, а пророки — людям Великого 
Собрания.

В Евангелиях и других ранних христианских книгах также встре-
чаются эти термины (например, Мк 7:4, 13, Лк 1:2, Деян 16:4, 14, 
Иуд 3, Дидахэ 4:13, Варн 19:11).

Термин «передать» предание означает не просто его рассказать, 
а «получить» предание — не просто выслушать. Когда кому-то пере-
дают предание, это значит, что он теперь им «обладает»; «это не обя-
зательно заучивание слово в слово, но всегда предполагает процесс 
обучения и закрепления в памяти» [Бокэм, 291].

Очевидно, что передавать предания должны были авторитет-
ные и уполномоченные на это люди, такие, как сам Павел. Напри-
мер, в 1 Кор 15:3 Павел говорит, что сам он получил эти предания 
из авторитетных источников — эту роль он отводит Иерусалимской 
церкви в 1 Кор 15:5–7.

1 Кор 15:3–8 Ибо я передал вам, во-первых, то, что и принял: что Хри-
стос умер за грехи наши по Писаниям, и что Он был погребён, и что 
Он воздвигнут в третий день по Писаниям, и что Он явился Кифе, по-
том — Двенадцати; затем свыше чем пятистам братьям одновременно, 
из которых большая часть доныне в живых, а некоторые почили; затем 
явился Иакову, потом всем апостолам; а после всех явился и мне, словно 
недоноску.

В 1 Кор 15:9–11 Павел говорит, что проповедует то же самое, 
что и другие апостолы, потому что он получил предание от иеруса-
лимских апостолов.

1 Кор 15:9–11 Ибо я наименьший из апостолов, я, который недостоин 
называться апостолом, потому что гнал Церковь Божию. Но благодатию 



210 мария леонидовна максимова

Божией я есмь то, что я есмь, и благодать Его во мне не оказалась тщет-
ной, но я больше всех их потрудился, впрочем не я, но благодать Божия 
со мною. Итак, я ли, они ли, — мы так проповедуем, и вы так уверовали.

Иосиф Флавий использует одно и то же слово, когда говорит 
о «передаче» традиции от одного учителя к другому, и от фарисеев 
к народу. Тут разная степень ответственности, учителя должны были 
стать следующим передаточным звеном этой цепочки.

… Фарисеи передавали народу от череды отцов некоторые установле-
ния, не записанные в законах Моисеевых. Вот почему партия саддукеев 
отвергает эти установления, полагая, что необходимы только установ-
ления письменные, а  те, что из предания отцов, соблюдать не нужно 
(Иуд. Древн., 13.10.6 (297)).

Так же Павел передавал традицию каждой христианской об-
щине в целом и от каждой общины ожидал её знание, но это не про-
тиворечит тому, что в каждой общине были специально избранные 
люди — учителя (Рим 12:7, 1 Кор 12:28, Гал 6:6, Еф 4:11, Деян 13:1, 
Евр 5:12, Иак 3:1, Дидах 15:1), способные сохранить традицию и 
передавать её новым ученикам (2 Тим 2:2) 2.

Представление о традиции устной Торы у Герхардссона основа-
но на описаниях Талмуда III–IV вв., поэтому многие критиковали его 
теорию за анахронизм. С другой стороны, критики обращали вни-
мание, что раввины появились и долгое время учили только в Иудее 
и Галилее, а христианские общины появлялись по всей империи, и 
важно понять, какие способы передачи традиции были у эллинов и 
эллинистов. Если предание Иисуса сохранялось наизусть — на каком 
языке оно сохранялось? Кроме того, формальная передача традиции, 
по-видимому, недостаточно объясняла вариативность евангельского 
предания.

Несмотря на критику, работа Герхардссона стимулировала мно-
гие исследования передачи устной и письменной традиции в иуда-
изме и эллинизме.

2	 Об этом см.: [Бокэм, 294–295].



211сравнение моделей устной передачи евангельской 
традиции до канонизации книг евангелий

3. Связь устной и письменной традиции

В I в. письменность и устность были более связаны, чем мы привык-
ли сейчас думать. Все тексты читались вслух. «У греков обычным 
методом публикации было публичное чтение» [Graham, 34]. Рито-
рика была важнейшей частью эллинистической учебной програм-
мы. (И такое положение сохранялось до появления печатных книг 
в XV веке). Неграмотные люди могли достаточно хорошо знать основ-
ные книги, необходимые для принадлежности к той или иной куль-
туре (Тору или Илиаду), благодаря обычаю общих чтений вслух и 
предпочтению, даже среди грамотных людей, слушать чтение вслух 3.

Откровение Иоанна Богослова (1:3) показывает, что письмен-
ные тексты должны были читаться вслух: «Благословен тот, кто чи-
тает вслух слова пророчества, и благословенны те, кто слышит и 
соблюдает то, что в нём написано».

Чтение вслух Священных Писаний в собрании было важней-
шим элементом общественной жизни иудеев и христиан в первом 
веке. Евангелия, по-видимому, были написаны сначала только для 
устного чтения в церкви и, вероятно, до середины II в. использова-
лись в основном устно для общего чтения 4.

Даже там, где существовала письменность и Священное Писа-
ние обладало большим авторитетом, устная передача могла быть 
предпочтительным или исключительным средством сохранения и 
использования священных текстов. Например, Зороастрийцы наи-
более священные тексты передавали устно до VII  века, тогда как 
менее священные книги были уже давно записаны. В Индуистской 
традиции Священное Писание настолько понималось и трактова-
лось как декламируемое устное слово, что говорить о нём как о «свя-
щенном письменном тексте» было бы ошибочно 5.

Образование в древнем мире «всегда предполагало заучивание. 
Заучивались либо целые книги или отрывки из них, либо устные 
материалы» [Бокэм, 304].

3	 Об этом см.: [Graham, 38–40].
4	 Об этом см.: [Gerhardsson, 202].
5	 Об этом см.: [Graham, 66–77].



212 мария леонидовна максимова

В эллинистической школе классические тексты, такие как со-
чинения Гомера или Эпикура, передавались дословно, в то же вре-
мя был жанр кратких историй (ἀπομνημονεύματα), содержащих вы-
сказывания известного оратора и описания жизненных ситуаций, 
которые перефразировались и оттачивались со временем, сохраняя 
основное содержание под контролем учителей образовательной или 
философской школы, некоторые афоризмы (γνῶμαι) при этом со-
хранялись дословно 6.

… Ученики заучивают наизусть большие отрывки из классической лите-
ратуры, чтобы иметь образцы для подражания (Квинтилиан. Наставле-
ния оратору. 2.7.2–4. Цит. по: [Бокэм, 305]);

… Учебная традиция может передаваться и в свободной форме, допуска-
ющей расширение и значительные отступления от исходного образца 
(Сенека. Нравст. письма к Луцилию. 33.4. Цит. по: [Бокэм, 305]).

Свидетельства папирусов показывают, что «более длинный фор- 
мат ἀπομνημονεύματα был в обращении раньше, чем более корот-
кий» [Alexander, 144]. Для иудейских мудрецов также характерно 
выражение учения «в виде ярких, тщательно продуманных, удоб-
ных для запоминания афоризмов» [Бокэм, 307], и есть аналогич-
ный жанр описания жизненных ситуаций, который в Мишне назы-
вается «случай» (מעשה), можно предположить, что эти афоризмы 
и воспоминания также сокращались со временем. Такие же черты 
мы видим и в описании слов и действий Иисуса в синоптических  
Евангелиях.

4. Жанр απομνημονεύματα у христианских авторов

После апостола Павла основные свидетельства о передаче и разви-
тии предания ранней Церкви — это сочинения в первой половине 
второго века Иустина-мученика и Папия Иерапольского (о котором 
известно только из книг Евсевия).

6	 Об этом см.: [Alexander, 133–134].



213сравнение моделей устной передачи евангельской 
традиции до канонизации книг евангелий

В книгах Иустина выражение «воспоминания апостолов» 
(απομνημονεύματα τὰ τῶν ἀποστόλων) используется 14  раз, в  то 
же время Εὐαγγέλιον встречается только три раза (1  Апол.  66.  3; 
Диал.  10.  2; Диал.  100.  1). Иустин был сначала эллинистическим 
философом, поэтому он использовал слово ἀπομνημονεύματα, кото-
рое означало известный жанр эллинистической литературы 7.

Древние «биографические» папирусы показывают, как выгляде-
ли сборники пословиц (γνῶμαι) и ἀπομνημονεύματα, которые исполь-
зовались в эллинистических школах — это простая, неупорядочен-
ная коллекция разрозненных коротких текстов, без обрамляющего 
повествования. Более поздние писатели опирались как на более ран-
ние письменные сборники, так и на продолжающуюся устную тради-
цию (например, Афиней и Диоген Лаэртский во II веке н. э.). В рав-
винских школах также «так называемая устная Тора», возможно, 
долгое время оставалась в виде свободной разнородной коллекции 
текстов, которые использовались при устной передаче традиции 8.

Аналогичную двухэтапную эволюцию можно наблюдать в ран-
нем христианстве. В том, что Иустин называет христианские писания 
απομνημονεύματα, можно увидеть, что это относится к начальной 
фазе перехода в письменную форму исходного сборника коротких 
текстов. Сначала они были написаны только для того, чтобы быть 
озвученными в собрании церкви или для использования в пропове-
дях и при обучении. Можно заметить, что Иустин перефразирует и 
смешивает свои евангельские цитаты 9.

Папий Иерапольский (Евсевий, 3.39.3) предпочитал письмен-
ным источникам «живой голос» свидетелей и участников жизни 
Христа и написал несколько книг для сохранения евангельского пре-
дания (в дополнение к Евангелиям, которые уже были написаны). 
Выражение, что «живой голос» предпочтительнее книг, встречается 
как расхожая поговорка у языческих авторов (Квинтилиан. Настав-
ления оратору. 2.2.8; Плиний Младший. Письма. 2.3, Сенека. Письма. 
6.5. Цит. по: [Бокэм, 41]). Значение, которое Папий придаёт голосу 

7	 Об этом см.: [Alexander, 115–116].
8	 Об этом см.: [Alexander, 149–150].
9	 Об этом см.: [Alexander, 116; Koester, 27–44].



214 мария леонидовна максимова

авторитетных учеников апостолов соответствует «лучшим стандар-
там античной историографической практики» [Бокэм, 333].

И Папий, и Иустин по-разному опираются на письменную и 
устную традицию, чтобы выразить евангельское предание в новых 
литературных формах.

5. Модель неформальной контролируемой традиции

Устную традицию, которая может передаваться не дословно, но до-
статочно строго контролируется, принято называть «неформальной 
контролируемой традицией». Этот термин изначально принадлежит 
Кеннету Бейли (Kenneth Bailey), его модель «неформальной кон-
тролируемой традиции» была чисто устной и опиралась на иссле-
дования ближневосточной практики ХХ в.; она была доработана и 
преобразована последующими исследователями для контекста ран-
ней Церкви. Наиболее известные близкие между собой модели для 
ранней церкви — это модель «очевидцев» Ричарда Бокэма, модель 
«устной речи» Т. С. Мурне (Mournet) и модель «устной евангельской 
традиции» Джеймса Данна. Все эти модели учитывают различные 
уровни точности передачи традиции для различных материалов, и 
все они могут быть проиллюстрированы традициями эллинистиче-
ской школы 10.

Бокэм считает, что рассказы об Иисусе приняли характер фор-
мальной традиции, передаваемой в процессе обучения только после 
Воскресения, и, вероятно, наряду с формальной продолжалась и бо-
лее неформальная передача традиции, при этом основной контроль 
истинности традиции оставался у апостолов (синоптические Еван-
гелия были написаны ещё при жизни некоторых из них).

Бокэм видит пять причин для объяснения вариативности еван-
гельской традиции: «(1) Вполне возможно, что сам Иисус в разных 
обстоятельствах использовал различные варианты своих изрече-
ний, которые и были сохранены традицией в таком виде; (2) Не-
которые вариации — просто варианты перевода (с арамейского на 
греческий); (3) Многие различия, особенно в повествовательных 

10	 Об этом см.: [Alexander, 120, 129–144; Kelber, 178–184].



215сравнение моделей устной передачи евангельской 
традиции до канонизации книг евангелий

фрагментах, — это обычные расхождения при устном исполнении 
текста в  той степени, какую допускает материал. Именно этим 
можно объяснить различия в материале, общем для Матфея, Марка 
и Луки … (4) Многие различия, особенно в материале речений, мо-
гут объясняться сознательными изменениями или добавлениями», 
с помощью которых учителя традиции «стремились пояснить учение 
или адаптировать его к послепасхальной ситуации … такие изме-
нения не противоречат тезису, что афоризмы Иисуса заучивались 
слово в слово … и формальной передаче традиции», т. к. их вносили 
авторитетные учителя, какими были и евангелисты. «(5) Наконец, 
евангелисты могли вносить те или иные изменения в процессе вклю-
чения отдельных преданий в связное евангельское повествование» 
[Бокэм, 310–311].

Модель «устной речи» Мурне предполагает менее формализо-
ванный контекст, чем в дидактической модели Герхардссона, в кото-
рой сам Иисус как учитель намеренно формировал бы и контролиро-
вал учение, передавая его небольшому кругу учеников. «Возможно 
так было при жизни Иисуса, но после Воскресения такой контекст, 
если он продолжался, не мог бы быть единственным, т. к. предание 
об Иисусе вышло за пределы своего первоначального еврейского 
учебного контекста и подвергалось влиянию устного общения в кон-
тексте нееврейских традиций». Мурне предлагает «учитывать ре-
альность множества сообществ последователей Иисуса и множества 
контекстов передачи преданий» (тоже контролируемых, но не из 
Иерусалима) и «притока преданий об Иисусе из многочисленных ис-
точников, как в текстовой, так и в устной форме» [Mournet, 59–60].

Джеймс Данн подчёркивает роль Иисуса как учителя, учащего не 
только словами, но и Своей жизнью, смертью и Воскресением [Dunn, 
217, 237, 235], и для объяснения вариативности предания предпола-
гает устную евангельскую традицию в неформальном контролируе-
мом учебном контексте и до, и после Воскресения. Такой контекст 
обеспечивает «фиксированность и гибкость» традиции, при этом, по-
видимому, некоторые афоризмы (логии) передавались дословно, но 
сам Иисус иногда повторял свои поучения разными словами [Dunn, 
236–238]. Важную роль контроля за сохранением истиной традиции 
церкви играли христианские «учителя» [Dunn, 90–91, 280].



216 мария леонидовна максимова

Заключение

Таким образом, многие черты, которые Герхардссон считал типич-
ными для раввинских школ, на самом деле были характерны для 
более широкого круга явлений древнего средиземноморского мира, 
частью которого были раввины [Alexander, 141–142].

Джейкоб Ньюснер (Jacob Neusner) исследовал раввинские кни-
ги и пришёл к выводу, что теория и практика раввинской школы 
были такими же, как в школе греческой философии [Neusner].

Новая традиция у язычников обязательно опиралась на архети-
пы старой традиции — на это указывают исследователи и современ-
ных и античных традиций всех народов [Kirk, 168]. Как мы видим, и 
евангельская традиция опиралась на иудейское Священное писание. 
Проповедь Иисуса с самого начала была связана с «традицией Торы» 
[Kelber, 176].

Двенадцать апостолов, как они изображаются в Деяниях, — это 
именно то, чего можно было бы ожидать в контексте эллинисти-
ческой школы. Оформление и сохранение традиции учителя было 
важно для идентичности и было общей задачей непосредственных 
учеников, именно апостолы были предназначены формировать и 
передавать предание об Иисусе и контролировать его подлинность 
[Alexander, 152].

При наличии дополнительного неформального потока расска-
зов о Христе написание Евангелий было формой контроля и ограни-
чения церковного предания.

Полного соответствия не получается ни при сравнении Евангелий 
с раввинскими книгами, ни при сравнении с эллинскими школами. 
Хотя существует множество параллелей на уровне ἀπομνημονεύματα, 
в эллинской литературе нет таких сложных биографических сочи-
нений как Евангелия, ученики эллинских философов не стремились 
объединять предание в единую биографию, например, и Сократ, и 
Диоген породили богатую традицию ἀπομνημονεύματα, и оба создали 
очень влиятельные парадигмы образа жизни, но их последователи не 
составили их повествовательных биографий [Alexander, 126, 150]. 
И в Мишне нет последовательных биографических рассказов об учи-
телях, только «случаи».



217сравнение моделей устной передачи евангельской 
традиции до канонизации книг евангелий

Источники

	 1.	 Библия 
	 2.	 Дидахи
	 3.	 Послание Варнавы
	 4.	 Иосиф Флавий. Иудейские Древности
	 5.	 Иустин мученик. Диалог с Трифоном иудеем
	 6.	 Иустин мученик. Апология 
	 7.	 Евсевий. Церковная История
	 8.	 Талмуд : Мишна и Тосефта. Критический перевод Н.  Переферковича, 

т. 4. СПб., 1902. 648 с.

Исследования

	 1.	 Бокэм = Бокэм Ричард. Иисус глазами очевидцев. Первые дни христи-
анства : живые голоса свидетелей (пер. Н. Холмогоровой). М. : Эксмо, 
2011, 672 с.

	 2.	 Alexander = Alexander L. Memory and Tradition in the Hellenistic Schools // 
Jesus in Memory. Ed. W. Kelber, S. Byrskog. Baylor University Press, 2009. 
P. 113–154.

	 3.	 Aune = Aune D. E. Jesus Tradition and the Pauline Letters // Jesus in Memory. 
Ed. W. Kelber, S. Byrskog. Baylor University Press, 2009. P. 63–86.

	 4.	 Dunn = Dunn  J. D. The Oral Gospel Tradition. Grand Rapids  : Eerdmans, 
2013. 400 p.

	 5.	 Gerhardsson = Gerhardsson Birger, Memory and Manuscript : oral tradition 
and written transmission in rabbinic Judaism and early Christianity. Grand 
Rapids, Mich. : W. Eerdmans Pub.1998 (1961). 472 p.

	 6.	 Graham = Graham W. A. Beyond the Written Word: Oral Aspects of Scripture 
in the History of Religion. Cambridge University Press, 1987. 328 p.

	 7.	 Jesus in Memory =Jesus in Memory: Traditions in Oral and Scribal Perspectives. 
Ed. W. Kelber, S. Byrskog. Waco, Tex. : Baylor University Press, 2009. 291 p.

	 8.	 Kirk = Kirk Alan. Memory  // Jesus in Memory. Ed. W.  Kelber, S.  Byrskog. 
Baylor University Press, 2009. P. 155–172.

	 9.	 Kelber = Kelber  W. H. Conclusion: The Work of Birger Gerhardsson in 
Perspective // Jesus in Memory. Ed. W. Kelber, S. Byrskog. Baylor University 
Press, 2009. P. 173–206.



218 мария леонидовна максимова

	10.	 Koester = Koester H. Gospels and Gospel Traditions in the Second Century // 
Trajectories through the New Testament and the Apostolic Fathers. Ed. 
A. Gregory and Ch. Tuckett. Oxford University Press, 2005. P. 27–44.

	 11.	 Mournet = Mournet T. C. The Jesus Tradition as Oral Tradition // Jesus in 
Memory. Ed. W. Kelber, S. Byrskog. Baylor University Press, 2009. P. 39–62.

	 12.	 Neusner = Neusner J. Judaism in the Beginning of Christianity. Philadelphia : 
Fortress Press, 1984. 112 p.



219

Священник Владимир Грицевич
Минск, Минская духовная академия,
Белорусский Государственный университет

спацифика употребления  
ΔΙΚΑΙΟΣΎΝΗ в мф 6 

аннотация: В  Евангелии от Матфея слово «праведность» (δικαιοσύνη) ис-
пользуется семь раз и вызывает дискуссии в  силу различных толкований. 
У апостолов Матфея и Павла разные взгляды на понятие праведности и рас-
хождения в их трактовках отражают разные тенденции в раннем христиан-
стве. В Мф 6:1 слово δικαιοσύνη рассматривается как общее понятие, вклю-
чающее милостыню, молитву и пост, и должно быть замечено только Богом. 
Понятие праведности распространяется на всю шестую главу, где проводится 
контраст между публичными проявлениями праведности и поступками, из-
вестными только Богу. В целом понятие δικαιοσύνη в Евангелии от Матфея 
сложное и требует дальнейшего анализа.

ключевые слова: δικαιοσύνη, праведность, Евангелие от Матфея, 
ἐλεημοσύνη, милостыня, экзегетика

Существительное δικαιοσύνη встречается в Евангелии от Матфея 7 раз 
(Мф 3:15; 5:6,10, 20; 6:1, 33; 21:32). Существует предположение, что 
евангелист Матфей использует термин непоследовательно. Одни ком-
ментаторы считают, что исследуемый термин относится к Божьему 
дару, который Господь преподаёт человеку, но, с другой стороны, есть 
мнение, что евангелист использует этот термин в значении требова-
ний человека к Богу [Ziesler, 144]. Хотя такое прочтение может быть 
обусловлено влиянием богословия апостола Павла. Однако некото-
рые исследователи священного Писания считают, что в Евангелии от 
Матфея нельзя выяснить целостную концепцию термина δικαιοσύνη и 
каждый случай употребления стоит рассматривать отдельно, так как 
евангелист не использует его однозначно во всём корпусе.

Несмотря на разногласия по поводу значения понятия δικαιοσύνη, 
учёные единодушно считают, что это важное понятие в Евангелии 



220 священник владимир грицевич

от Матфея [Banks, 242]. Они утверждают, что относительная раз-
ница между концепциями праведности у апостолов Павла и Матфея 
напрямую отражается в их соответствующих взглядах на природу 
спасения, тем самым отображая разные тенденции внутри раннего 
христианства. Экзегеты столкнулись с проблемой соотнесения кон-
цепций δικαιοσύνη в текстах апостолов Матфея и Павла. Некоторые 
учёные признают, что представление Матфея о праведности отлича-
ется от мнения Павла из-за разницы между аспектами праведности 
как дара и требованиями [Przybylski, 2].

Спорным местом в Евангелии от Матфея является Мф 6:1, где 
мы встречаемся с разночтением в рукописях, что нашло своё отра-
жение в русских, белорусских и украинских переводах. В некоторых 
редакциях пишется δικαιοσύνη, в других — ἐλεημοσύνη [Ziesler, 120]. 
«Слово это встречается в Ватик. кодексе, у Безы, в древних латин-
ских переводах, а также у Оригена, Илария, Августина, Иеронима 
и многих других; но у Златоуста, Феофилакта и многих других „ми-
лостыня“», — пишет составитель Толковой Библии [Лопухин, 110].

Учёный В.  Нагель утверждает, что ἐλεημοσύνη является наи-
лучшим чтением. Нагель приходит к выводу, что Мф 6:1–18 состоит 
из вводного предупреждения и заключительного наставления, при 
этом Мф 6:1 — это вводный стих, а само ἐλεημοσύνη встречается 
в данном отрывке трижды. Нагель считает, что правильно читать 
ελεημοσύνη, поскольку этот термин используется как во вводном 
предупреждении, так и в заключительном наставлении [Ziesler, 78].

При исследовании русского и славянского текстов Библии 
можно заметить, что в них часто используются разные слова для 
передачи одних и тех же понятий в Ветхом Завете. К примеру, 
в славянском тексте часто встречаются слова «милость», «мило-
сердие», «благотворительность», «помилование», в то время как 
в русском тексте предпочтение отдаётся словам «праведность», 
«правда», «справедливость». Это объясняется особенностями пере-
вода: славянский текст базируется на греческом переводе LXX, где 
используется слово ἐλεημοσύνη, а русский текст — на еврейском 
тексте, в котором встречается слово צְדָקָה. Термин δικαιοσύνη мо-
жет оказаться сложным для понимания обычным человеком, в то 
время как термины «милость», «милосердие», «милостыня» более 



221спацифика употребления ΔΙΚΑΙΟΣΎΝΗ в  мф 6 

конкретны и доступны в своём значении. Ещё до Рождества Хри-
стова слово צְדָקָה использовалось для обозначения милостыни, 
что вероятно способствовало появлению слова «милостыня» в но-
возаветных текстах. Однако такая замена оказалась неудачной, 
ведь судя по контексту, Христос осуждает не только показную ми-
лостыню, но и показную молитву и пост. Поэтому, в стихе 1 сло- 
во «праведность» следует понимать как собирательное понятие, ко-
торое включает в себя милостыню, молитву и пост. Основой для этих 
добродетелей является любовь к Богу и ближнему. Из этого следует, 
что Христос учит своих учеников, что их «праведность» не долж-
на стать предметом пристального наблюдения другими людьми.  
Он призывает их быть видимыми не людям, а Богу [Лопухин, 111].

Подавляющее большинство исследователей Нового завета всё 
же согласны с тем, что δικαιοσύνη является лучшим вариантом. Они 
утверждают, что Мф 6:1 — это не введение к дальнейшему разде-
лу, а название, следовательно название должно быть шире, чем от-
дельные аспекты дальнейшего текста [Ziesler, 78]. При рассмотрении 
данного стиха мы будем опираться на это утверждение и считать, 
что наилучшим вариантом для данного стиха будет использование 
термина δικαιοσύνη.

Шестая глава евангелия продолжает тему δικαιοσύνη предыду-
щей главы и раскрывает её по-новому. Сначала проводится контраст 
между совершением добрых дел для того, чтобы их увидели другие 
люди, и совершением добрых дел, которые известны только Богу 
(Мф 6:1–18). Вступительные замечания имеют форму предупрежде-
ния: “Προσέχετε [δὲ] τὴν δικαιοσύνην ὑμῶν μὴ ποιεῖν ἔμπροσθεν τῶν 
ἀνθρώπων πρὸς τὸ θεαθῆναι αὐτοῖς εἰ δὲ μή γε, μισθὸν οὐκ ἔχετε παρὰ 
τῷ πατρὶ ὑμῶν τῷ ἐν τοῖς οὐρανοῖς” (Остерегайтесь, [однако], вы-
ставлять свою праведность напоказ, не будет вам иначе награды от 
Отца вашего Небесного (Кул. Мф 6:1)). Выражение τὴν δικαιοσύνην 
ὑμῶν в Мф 6:1 очень похоже на выражение ἡ δικαιοσύνη ὑμῶν, кото-
рое встречается в Мф 5:20. Поскольку в обоих отрывках говорится 
о праведности учеников, очевидно, что 6:1 имеет тесную связь с пре-
дыдущим отрывком [Ziesler, 78].

В Мф  6:1 речь идёт о  мотивах, лежащих в  основе праведно-
сти. Спаситель призывает учеников быть праведными не для того, 



222 священник владимир грицевич

чтобы это видели люди, так как в этом случае они не получат на-
грады от Бога. Вслед за этим предупреждением приводятся три ил-
люстрации праведных дел: раздача милостыни (Мф 6:2–4), молитва 
(Мф 6:5–15) и пост (Мф 6:16–18). Данный вывод можно сделать на 
основании комментария Талмуда:

… Прибавляющий плоть прибавляет тлен; умножающий имущество 
умножает заботу; умножающий жён умножает ворожбу; умножающий 
рабынь умножает разврат; умножающий рабов умножает воровство; 
умножающий учение (Торы) прибавляет жизнь; умножающий восседа-
ние (в доме учения) умножает учёность; больше совещания — больше 
разума; больше благотворительности  — больше мира. Кто приобрёл 
себе доброе имя, приобрёл для себя; кто приобрёл слова Торы, приобрёл 
себе жизнь грядущего мира [Авот, 31].

Говоря о связи Мф 5:20 и 6:1 Биллербек предполагает, что в пер-
вом случае речь идёт о природе истинной праведности, а во втором — 
о «подводных камнях» праведности. Анализ Мф 5:20 и 6:1 показы-
вает, что δικαιοσύνη — это всеобъемлющий термин, охватывающий 
как теоретические, так и практические аспекты жизни человека. 
Мф 6:1 важно ещё в том плане, что оно подчёркивает значимость дел 
со стороны человека и указывает, как эти дела должны твориться.

Логическое продолжение этого стиха находится в Мф 6:33. Если 
в начале главы говорится о принципах праведности, то в конце речь 
идёт о таком аспекте δικαιοσύνη, как божественный атрибут. В дан-
ном стихе говорится об эсхатологической перспективе, которая от-
водит дела верующих из плоскости современности в период Второго 
пришествия. Общепризнано, что 6:33 имеет дело с понятием пра-
ведности Божьей, нет единого мнения относительно значения этого 
понятия в данном конкретном контексте.

Некоторые комментаторы утверждают, что Божья праведность 
здесь относится к Его деятельности по оправданию, особенно в том, 
что касается Царства [Filson, 102]. Святитель Афанасий Великий пи-
шет: «Царствие Божие не иное что есть, как вкушение будущих благ, 
т. е. созерцание и ведение Бога, сколько доступно это душе челове-
ческой» [Афанасий, 434]. Царство указывает на правление, и это 



223спацифика употребления ΔΙΚΑΙΟΣΎΝΗ в  мф 6 

выражение следует понимать в смысле исполнения воли Божьей 
сейчас, а также ожидания пришествия его окончательного царства. 
Важная вещь для ученика — постоянно стремиться делать то, что 
угодно Богу [Morris, 162].

Кроме того, в данном отрывке Спаситель увещевает учеников 
искать Божью праведность. Учеников призывают жить в соответ-
ствии с Божьей праведностью. Спорным моментом в толковании 
этих отношений является то, следует ли рассматривать праведность 
как Божий дар или как требование к человеку. Глагол ζητέω «ищите» 
противопоставляется глаголу ἐπιζητέω, который в предыдущем стихе 
относится к язычникам, ищущим временных благ. Ученики имеют 
высокую цель в жизни, стремясь к праведности, которая представ-
ляет собой особый образ жизни. Они должны испытывать желание 
и решимость жить в Боге [Przybylski, 89–91]. Идея «искать царствия 
Божия» может пониматься как жизнь под Божьим водительством. 
Царствование Бога означает, что Божий народ живёт под Божьим 
правлением. Вместо того чтобы пытаться ввести Царство Божье как 
эсхатологическое событие, людям следует молиться о его наступле-
нии, так как только Бог может привести его в исполнение. «Царство 
Божье» и «Царство Небесное» используются в данном контексте, что-
бы указать непосредственно на Бога. Апостол Матфей отклоняется 
от своего обычного употребления термина «Царство Небесное», что-
бы передать более личное обращение к Богу [France, 271]. Евфимий 
Зигабен пишет:

Царством Божиим называет здесь наслаждение вечными благами, 
а правдою Его — оправдание от Него, т. е. чтобы Он Сам оправдал вас 
(или преуспевание в праведности, т. е. всецелой добродетели, чрез ко-
торую мы оправдываемся). Если вы будете просить того, что необходи-
мо для души, то Он присовокупит и дарует то, что необходимо для тела  
[Зигабен, 136–137].

Нужно оговориться, что данный текст не стоит воспринимать 
как этический отрывок [Morris, 162].

Большинство комментаторов согласны, что идея праведности 
как дара Божьего присутствует в Мф 6:33. Некоторые учёные считают,  



224 священник владимир грицевич

что δικαιοσύνη в этом стихе является требованием и эсхатологиче-
ским даром, в то время как другие полагают, что она прежде все-
го должна рассматриваться как дар Бога [Ziesler, 142; Przybylski, 
89]. Фидлер утверждает, что δικαιοσύνη в Мф 6:33 стоит понимать 
в Ветхозаветном понимании, где צְדָקָה может означать спасение 
избранного Народа [Przybylski, 89]. Главное доказательство, на ко-
тором основывается эта точка зрения, зависит от значения глагола 
προστίθημι «добавлять, прибавлять, присоединять». Цислер утверж-
дает, что «προστίθημι указывает на праведность как на дар Божий, 
а не только на объект поиска человека» [Ziesler, 135]. Святитель 
Иоанн Златоуст пишет:

И не сказал: даны будут, но — приложатся, чтобы ты знал, что настоя-
щие блага ничего не значат в сравнении с величием будущих. Потому-то 
Он и не повелевает просить настоящих благ, но просить иных благ и на-
деяться, что и те присоединятся к этим [Златоуст, 253].

В Мф 6:1 объясняется, что если ученики Иисуса будут открыто 
исповедовать свою праведность перед другими, они не получат на-
грады. С другой стороны, в Мф 6:33 говорится, что если они будут 
стремиться к Божьей праведности, то получат награду [Hill, 145]. 
Существует тесная связь между учениями в  Мф  5:20 и 6:1, и эта 
связь распространяется и на стих 33. Мф 6:33 подчёркивает призыв 
к ученикам подражать Богу, стремиться к Его праведности или быть 
совершенными, как Он совершенен. Мф 6:33 следует толковать не 
в контексте посланий апостола Павла в смысле Божьей праведности, 
которая оправдывает, а как норму поведения человека, праведность 
жизни в  согласии с  Божьей волей. Такое понимание согласуется 
с Иак 1:20, где Божья праведность рассматривается как требование 
к человеку, а не как свободно вменённая праведность.

Таким образом, комментаторы видят в нём Божий дар человече-
ству, в то время как другие считают его требованием человека к Богу. 
Апостол Павел влияет на такое понимание из-за своей теологии, но 
некоторые учёные считают, что понятие δικαιοσύνη должно быть 
рассмотрено в каждом случае отдельно, так как Матфей не приме-
няет его последовательно.



225спацифика употребления ΔΙΚΑΙΟΣΎΝΗ в  мф 6 

Одной из спорных частей в Евангелии от Матфея является от-
рывок в Мф 6:1, где есть различия в рукописях и переводах. В одних 
рукописях встречается термин δικαιοσύνη, а в других — ἐλεημοσύνη 
(милостыня). Использование разных слов в разных переводах можно 
объяснить особенностями методов перевода.

Мф 6:1 является введением к разделу о том, как совершать до-
брые дела втайне. В этом стихе содержится предупреждение о том, 
что не следует выставлять напоказ свою праведность, что соответ-
ствует теме праведности, которая была описана в предыдущей главе. 
Употребление δικαιοσύνη в Мф 6:1 рассматривается как собиратель-
ное понятие, охватывающее милостыню, молитву и пост. Иисус учит 
Своих учеников, что их праведность должна быть засвидетельство-
вана Богом, а не другими людьми.

Хотя существуют различные толкования, большинство иссле-
дователей Нового завета считают, что δικαιοσύνη является наибо-
лее подходящим вариантом для Мф 6:1. Они считают, что это слово 
служит более широким названием для последующего раздела, а не 
фокусируется на конкретных аспектах. Понятие праведности рас-
пространяется на всю шестую главу, где проводится контраст между 
публичными проявлениями праведности и поступками, известны-
ми только Богу.

В целом δικαιοσύνη в Евангелии от Матфея — очень сложное 
понятие и может быть истолковано по-разному. При этом важ-
ность этого слова признаётся учёными, хотя его точное значе- 
ние и применение в различных отрывках требует более глубокого  
анализа.

Литература

	 1.	 Библия = Библия. Священное Писание Ветхого и Нового Завета. М.  : 
Издание Московской Патриархии, 1992. 1372 с.

	 2.	 Nestle-Aland = Nestle-Aland. NOVUM TESTAMENTUM GRAECE. 28th 
Revised Edition. Edited by Barbara and Kurt Aland, Johannes Karavidopoulos, 
Carlo M. Martini, Bruce M. Metzger. Edited by the Institute for New Testament 
Textual Research, Munster/Westphalia. Deutsche Bibelgesellschaft. United 
Bible Societies. Stuttgart, 2012. 890 р.



226 священник владимир грицевич

	 3.	 Banks = Banks  R. Matthew’s Understanding of the Law: Authenticity and 
Interpretation in Matthew 5:17–20  // Journal of Biblical Literature. 1974. 
№ 93 (2). Р. 226–242.

	 4.	 Filson = Filson Floyd  V. A Commentary on The Gospel According to St. 
Matthew. A. and C. Black, 1960. 319 р.

	 5.	 France = France R. T. The Gospel of Matthew (New International Commentary 
on the New Testament (NICNT)). Eerdmans, 2007. 1233 р.

	 6.	 Hill = Hill David The Gospel of Matthew. NCB. London : Oliphants, 1972. 
367 р.

	 7.	 Morris = Morris Leon The Gospel according to Matthew (The Pillar New 
Testament Commentary (PNTC)). Eerdmans, 1992. 798 р.

	 8.	 Przybylski = Przybylski  B. Righteousness in Matthew and His World of 
Thought. Cambridge University Press, 1980. 184 р.

	 9.	 Ziesler = Ziesler J. A. The Meaning of Righteousness in Paul: A Linguistic and 
Theological Enquiry. Cambridge University Press, 2004. 268 р.

	10.	 Авот = Талмудические трактаты: Авот, Авот де-рабби Натан (1–2). М. 
Иерусалим : Мосты культуры – GESHARIM, 2011. 325 с.

	 11.	 Афанасий = Святитель Афанасий Великий. Творения. Ч. 4. Свято-Троиц-
кая Сергиева Лавра, 1903. 479 с.

	 12.	 Зигабен = Монах Евфимий Зигабен. Толкование на Евангелие от Мат-
фея. М. : Сибирская благозвонница, 2020. 637, [3] с.

	 13.	 Златоуст = Святитель Иоанн Златоуст. Творения. Т. 7. СПб. : Издание 
СПб. Духовной Академии, 1901. 912 с.

	14.	 Лопухин = Лопухин А. П. Толковая Библия. Т. 8. СПб., 1911. 478 с.



227

Полина Игоревна Кривякина
Ростов-на-Дону, Институт философии и социально-политических 
наук Южного федерального университета

христос и самарянка: новый взгляд  
на роль женщины в религиозной жизни

аннотация: Доклад посвящен осмыслению гендерного аспекта рассказа о 
встрече Иисуса Христа с самарянкой (Ин 4:1–42). Продолжая ветхозаветное 
учение о равном достоинстве мужчины и женщины, Иисус Христос не толь-
ко ведет с самарянкой беседу на сложную богословскую тему, но и делает ее 
первой провозвестницей своего мессианства, фактически первым апостолом. 
Это ставит самарянку в один ряд с Двенадцатью и призвано устранить иска-
жения эгалитарного идеала в традиции.

ключевые слова: роль женщины, иудейская традиция, самарянка, 
Иисус Христос, Ветхий завет, религиозная жизнь

Тема доклада — разговор Иисуса Христа с самарянкой, особенно его 
гендерный аспект. Наша задача состоит в том, чтобы показать эга-
литарное отношение Иисуса Христа к полу на фоне многих стерео-
типов I в. Для этого мы сначала кратко рассмотрим ветхозаветный 
подход к «женскому вопросу». Затем мы перейдём непосредственно 
к разговору Христа с самарянкой.

Вопрос о роли женщины в различных сферах общественной 
жизни, рассматривался многими религиозными философами и бо-
гословами прошлого. «Женский вопрос» сейчас наиболее актуален, 
потому что на данный момент у женщин есть такие же права и сво-
боды, как у мужчин, и появилась возможность рефлексии над тем, 
какую роль играл пол в религиозной жизни.

Статус женщины в Ветхом завете и иудаизме Второго храма

Обсуждение статуса женщины в ветхозаветные времена — задача не 
такая лёгкая, как кажется на первый взгляд. Во-первых, ветхозаветные  



228 полина игоревна кривякина

времена — это большой период. За сотни лет отношение к женщинам 
менялось. Во-вторых, одни и те же библейские тексты зачастую мож-
но понять по-разному. Соответственно, есть самые разные мнения 1 
о статусе женщин в Ветхом завете. Одни полагают, что женщины 
были глубоко принижены, другие — что на законодательном уров-
не женщины и мужчины оставались равны, но на практике можно 
встретить искажения ветхозаветных законов, дискриминирующих 
женское достоинство. 

Не вдаваясь в подробности этих споров, мы возьмем за осно-
ву наработки Ричарда Дэвидсона из книги «Пламя Яхве: Сексуаль-
ность в Библии». Дэвидсон показывает, что чаще всего негативное 
отношение к женщинам было связано с искажениями изначального 
идеала равенства [Дэвидсон, 270]. До грехопадения между полами 
царит безоговорочное равенство (Быт  1–2). Но после  — мужчи-
на принимает над женой лидерство, соединенное со смирением 
(Быт  3:16). Смиренное лидерство  — это глубоко традиционная 
идея. Тот, кто властвует, должен более всего заботиться об усми-
рении себя самого. Причём это лидерство ограничивалось брач-
ными отношениями. Примером искажения идеала можно назвать 
историю про левита и его наложницу из книги Судей. Один левит 
остановился со своей наложницей в городе Гива на ночлег у встре-
ченного ими старика. Когда пришли бандиты за левитом, он отдал 
им свою наложницу. Утром она была найдена изнасилованной и 
убитой (Суд 19). 

В Ветхом завете ярко выражено намерение показать равенство 
полов. Приведем примеры. 1. Женщины по возможности должны 
были присутствовать на ежегодных праздниках (Втор  16:10–11). 
2. Женщинам было заповедано участвовать в жертвенных трапе-
зах (Втор 12:18) 2. В Пятикнижии можно встретить немало жен-
ских образов, восхваляющих женское достоинство, которые дока-
зывают то, что женщины по качествам своим не меньше мужчин.  

1	 См. подходы авторов первой и второй волны феминизма, распространенные во 
многих разновидностях: [Дэвидсон, 210]. 

2	 Правда, не всегда женщины могли пойти в Иерусалим (например, из-за беремен-
ности).



229христос и самарянка: новый взгляд  
на роль женщины в  религиозной жизни

Например, Сарра — пророчица; её беспрекословно слушается Авра-
ам (Быт 16:1–4; 21:8–21). «Во всем, что скажет тебе Сарра, слушайся 
голоса ее» (Быт 21:12). Но в истории Авраама и Сарры был эпизод, 
когда в Египте Авраам попросил свою жену Сару называть его сво-
им братом (Быт 12:10–20). Это было лишь из опасения за собствен- 
ную жизнь. 

В конце I в. до н. э. в Палестине можно заметить значительное 
разнообразие духовных традиций. Существовали разные течения, 
диспутировавшие друг с другом, как по политическим, так и по ре-
лигиозным вопросам [Свенцицкая, 48]. Саддукеи настаивали на 
строгом соблюдении библейских законов, не признавали устные 
учения и дополнения. Фарисеи наполняли будничную жизнь свя-
тостью и занимались толкованием священных книг [Neusner, Avery-
Peck, 113].

Более того, по «женскому вопросу» не существовало единого 
мнения и внутри каждой из этих школ. Так, согласно р. Элиэзеру бен 
Гиркану, «весь ум женщины не идет дальше прялки» [Агада, 233]. 
Стоит оговорить то, что его женой была Имма-Шалом — очень ува-
жаемая женщина, образованная и достаточно независимая. Позд-
нее в мидраше на Книгу Чисел о просьбе дочерей Салпаада (Чис 27) 
будет сказано так: «Милость Божия — не человеческая. Это люди 
больше заботятся о мужчинах, чем о женщинах. А Создатель со-
всем не такой. Он заботится и о мужчинах, и о женщинах. Он за-
ботится о всех...» (Сифрей 133). Поэтому нельзя со стопроцентной 
уверенностью сказать, насколько важные роли в то время играли  
женщины.

Рассказ о встрече с самарянкой: гендерный аспект 

Все это осложняет решение вопроса о том, насколько необычен раз-
говор Иисуса Христа с самарянкой. По-видимому, Христос исходит 
из ветхозаветного идеала: женщина не ниже мужчины и достойна 
участвовать в духовной жизни общества. Она первой узнаёт, что он 
Мессия (Ин 4:26). 

Напомню вкратце сюжет рассказа. Господь вместе со своими 
учениками шёл в Галилею через Самарию (Ин 4:3–4).



230 полина игоревна кривякина

Самаряне считали себя потомками Дома Иосифа. Их вера име-
ла некоторые отличия от иудаизма. Так, поклонялись Богу они на 
горе Гаризим, что было зафиксировано в их варианте Пятикнижия 
[Михаил (Лузин), 89–90]. 

Проходить через Самарию было довольно опасно. Самаряне мог- 
ли напасть на евреев [Иосиф Флавий, 700, 1288]. Но Иисус пошёл 
таким путём: возможно, это было символом, говорящим всем о том, 
что Иисус готов разрушить всяческие исторически сложившиеся 
барьеры между людьми, мешающие им прийти к истине.

Стоял полуденный зной, и Иисус остановился у колодца утолить 
жажду, а его ученики ушли купить еды (Ин 4:8). Туда же набрать 
воды подошла самарянка, и Иисус заговорил с ней. Он попросил 
у женщины воды (Ин 4:7). Самарянка была удивлена этой просьбе, 
так как она исходила от иудея (Ин 4:9).

Иисус говорит ей, что если бы она знала, с Кем говорит, то сама 
попросила бы воды, и Он дал бы ей «воду живую» (Ин 4:10).

Иудеи обычно называли текучую, ключевую воду живой водой 
(Быт 26:19). Также это выражение могло означать источник изоби-
лия (Иер 2:13). Женщина скорее всего не понимает этого метафо-
рического языка и спрашивает, откуда может взяться живая вода 
(ключевая).

Христос объясняет ей разницу между водой из колодца и той 
«живой водой», которую предлагает Он (Ин 4:13–14). «Живая вода» 
насытит человека навсегда. Архиепископ Аверкий (Таушев) также 
говорит нам, что «благодатная вода будет пребывать в человеке, об-
разовав в нём самом источник, бьющий в жизнь вечную, т. е. дела-
ющий человека причастником жизни вечной» [Аверкий (Таушев), 
101]. Ещё есть мнение, что живая вода — это образ оживляющего 
учения Христа. Она противопоставляется стоячей воде, т. е. фари-
сейскому учению [Михаил (Лузин), 87].

Однако самарянка продолжала понимать слова Христа букваль-
но. Тогда он обличает её (Ин 4:18). Но он это делает не для осужде-
ния, а для того, чтобы ещё более увлечь её в беседу.

Особо примечателен момент в беседе Христа с самарянкой, в 
котором Иисус открывает женщине своё мессианство (Ин 4:26). Он 
это делает прямо и недвусмысленно. Хотя в самом Иерусалиме ещё 



231христос и самарянка: новый взгляд  
на роль женщины в  религиозной жизни

не скоро узнают, что он и есть Христос (Ин 10:25). Перед этим она 
признаётся, что ждёт прихода Мессии (Ин 4:25). 

Самарянка поверила Христу, признала его мессианство. Она так 
возрадовалась встрече, что, не раздумывая, бросила кувшин у колод-
ца и побежала делиться с остальными жителями города радостной 
вестью (Ин 4:28–29). Женщина буквально начала проповедовать. 
Счастливое известие из уст женщины навевает мысль о параллели 
с Ветхим заветом: «Провозвестниц великое множество» (Пс 67:11). 
Вероятно, под «провозвестницами» понимались женщины, торже-
ственно провозглашавшие победу (Исх  15:20; 1  Цар 18:6–7). Так 
и самарянка, можно сказать, отправилась провозглашать победу 
Христа, Истину. Интересно, что в Евангелии от Иоанна самарянка 
становится первой вестницей. Этот факт может говорить о том, что 
она приравнивается к апостолам.

Пришедшие ученики удивились тому, что учитель так долго раз-
говаривал с женщиной. Удивились они ещё и потому что Христос 
разговаривал с самарянкой наедине. В обществе того времени суще-
ствовала некая настороженность к разговорам мужчины и женщины 
наедине. 

Остановимся подробнее на главной теме диалога Христа с са-
марянкой. Как отмечает Брэнт Питри, разговор Иисуса Христа с са-
марянкой у колодца (тем более, колодца Иакова) отсылает к встрече 
Иакова и Рахили (Быт 29:1–9).  Как и Иаков был пришельцем на 
чужой земле, так и Иисус пришелец в Самарии (Ин 4–6). Как са-
марянка начала возвещать своему народу о Мессии (Ин 4:28–29) и 
они поверили ей, так и Рахиль побежала домой, чтобы рассказать 
семье, что Иаков родственник ее отца, чтобы они могли пригласить 
его остаться с ними (Быт 21:12). А «вода живая» может символизиро-
вать подарок жениха своей невесте (Ин 4:10). Очевидно, толковать 
это надо в контексте образности Евангелия от Иоанна.

Иисус Христос символизирует жениха, который заключает брач-
ный завет со своей невестой, то есть с новым Израилем [Pitre]. Две-
надцать учеников представляются как колена Израилевы (Мф 26:26–
28, Мк 14:22–25, Лк 22: 19–20). Женщины-ученицы также выделяются 
как символы нового Израиля, т. е. символические невесты. Самарян-
ка — одна из таких учениц. Она символизирует необычную невесту 



232 полина игоревна кривякина

Христову, потому что: во-первых, она самарянка, а не иудейка, во-
вторых, с еврейской точки зрения, она живет в крайне аморальном 
состоянии.

Самарянка — символ своего народа 3 и Иисус желает вступить 
в отношения как Жених (без какого-либо эротического подтекста) 
и Мессия. Необходимо упомянуть, что тема брачного союза с по-
рочной женщиной есть еще в Ветхом завете. Например, пророк Осия 
женился на блуднице Гомери (Ос 8:1–4). Поступок Осии можно назы-
вать «пророческим знамением». Он задуман, чтобы привлечь внима-
ние людей. И символизирует грядущее примирение Израиля с Богом. 
Встреча Христа с самарянкой, хотя и не предполагает буквального 
брака, тоже пророческий знак: наконец пришло время соединения 
Бога со всеми народами.

Итак, перед нами в метафорическом смысле ветхозаветная 
история о брачном союзе Бога с Израилем, но рассказ этот разыгры-
вается через неподходящего с первого взгляда человека. Почему же 
Иисус говорит именно с ней? По нашему мнению, самарянка была 
в духовном поиске. Её опустошённое существо томилось без Бога. 
Это можно понять по тому, что первым она спрашивает у Христа 
после признания в нем пророка: «Отцы наши поклонялись на этой 
горе, а вы говорите, что место, где должно поклоняться, находится 
в Иерусалиме» (Ин 4:19–20). А то, что самарянка приняла мессиан-
ство Христа (Ин 4:19), говорит нам о том, что её сердце открыто для 
принятия богооткровенных истин. И Иисус даёт ей «воду живую», 
возвращаясь к ветхозаветному идеалу равенства мужчины и жен-
щины, потому что истина доступна всем, кто ищет.

Список литературы

	 1.	 Аверкий (Таушев) = Аверкий (Таушев), архиеп. Апостол: Руководство к 
изучению Священного Писания Нового Завета. Москва : Православный 
Свято-Тихоновский гуманитарный ун-т, 2005. 840 с.

	 2.	 Агада = Агада. Сказания, притчи, изречения талмуда и мидрашей (пер. 
С. Г. Фруга). Москва : Раритет, 1993. 319 с.

3	 Это можно понять по тому, с какой гордостью она говорит о патриархе Иакове (Ин 4:12).



233христос и самарянка: новый взгляд  
на роль женщины в  религиозной жизни

	 3.	 Дэвидсон = Дэвидсон  Р. Пламя Яхве: Сексуальность в Библии (пер. 
с англ. Г. Г. Ястребова). Москва : Эксмо, 2015. 1008 c. 

	 4.	 Михаил (Лузин) = Михаил (Лузин), еп. Толковое Евангелие  : В 3  т. 
Минск : Белорусский экзархат, 2004. 1884 с.

	 5.	 Иосиф Флавий = Иосиф Флавий. Иудейские древности: В 2 т. Москва : 
АСТ: Ладомир, 2002. 1459 с.

	 6.	 Свенцицкая = Свенцицкая  И. С. Раннее христианство: страницы исто-
рии. Москва : Политиздат, 1987. 336 c.

	 7.	 Neusner, Avery-Peck = Neusner J., Avery-Peck A. J. The Routledge Dictionary 
of Judaism. Oxford : Blackwell Publishers, 2000. 190 p.

	 8.	 Pitre = Pitre B. Jesus the bridegroom: the greatest love story ever told. New 
York : Image, 2014. 159 p.



234

Елена Ивановна Чернякова
Москва, Свято-Филаретовский институт

вопрос о подлинности  
pericope adulterae (ин 7:53–8:11)  
в работах русских дореволюционных 
авторов

аннотация: В  данной работе рассмотрен вопрос о  принадлежности отрыв-
ка Ин 7:53–8:11 Евангелию от Иоанна в работах дореволюционных русских ав-
торов. Интерес к гипотезам русских учёных связан с тем, что их исследования 
позволяют лучше понять историю экзегезы Евангелия от Иоанна и основу кон-
сенсуса настоящего времени. Выводы исследований прежних веков могут быть 
полезны, поскольку с течением времени наука не только обретает (новые взгляды,  
знания, гипотезы), но также что-то и теряет, и всегда существует опасность, что 
резонные доводы могут быть забыты, возможно, под влиянием модных трендов.

ключевые слова: Pericope Adulterae, женщина, взятая в прелюбодея-
нии, Евангелие от Иоанна, перикопа

В настоящее время фрагмент Евангелия от Иоанна 7:53–8:11, рас-
сказывающий о прощении Христом грешницы, взятой в прелюбо-
деянии, именуемый в библеистике pericope adulterae (далее — PA), 
подавляющим большинством учёных считается поздней интерпо-
ляцией. Круг проблем, связанных с РА, необычайно широк. Это и 
время написания отрывка, и принадлежность к одному из Еванге-
лий, и изначальное расположение отрывка, вопрос об источнике, 
из которого взята перикопа, а если перикопа — вставка, то стоит 
вопрос времени, когда эта вставка была осуществлена, и т. п. В до-
кладе будут представлены взгляды дореволюционных русских учё-
ных и богословов, а также современных западных учёных по вопросу 
о письменных источниках перикопы, проблеме её местоположения 
в Евангелии и о соответствии стиля РА Евангелию от Иоанна.

Синодальный перевод XIX в. отражает Textus Receptus. Есте-
ственным образом наличие РА в Textus Receptus привело к тому, что 



235вопрос о  подлинности pericope adulterae (ин  7:53–8:11) 
в  работах русских дореволюционных авторов

данная перикопа могла рассматриваться исследователями и библе-
истами XIX в. как безусловная часть Евангелия от Иоанна. В крити-
ческом издании Нестле-Аланда данная перикопа маркирована как 
несомненно подложная, однако это мнение сформировалось в эк-
зегетике не сразу, и ещё в XIX в. этот вопрос оставался открытым. 
Подтверждение гипотезы о подлинности отрывка, которую отстаи-
вали её сторонники, прежде всего важно для них как доказательство 
цельности евангельского текста.

Русские учёные и богословы, такие как еп. Василий Богдашев-
ский в работе «Неповреждённость четвёртого Евангелия» (1917), 
проф. М. Д. Муретов, который перевёл «Толкования на Евангелие от 
Иоанна» свт. Кирилла Александрийского, Николай Петрович Роза-
нов в книге «Толкование на Евангелие от Иоанна» (1912), еп. Михаил 
Лузин в исследовании «Толкование на Евангелие от Иоанна» (1884) 
и другие в разной степени раскрывали проблематику РА. Почти все 
русские учёные кон. XIX — нач. XX в. имели общую точку зрения на 
статус отрывка Ин 7:53–8:11, наиболее полное исследование, по-
свящённое именно РА, представлено у еп. Василия (Богдашевского).

Многие зарубежные исследователи XIX в. признавали перикопу 
поздней вставкой по следующим причинам:

1) РА не содержится в древнейших рукописях (Синайский, Ва-
тиканский, Александрийский кодексы, кодекс Ефрема);

2) упоминаний о РА не находят в трудах, гомилиях отцов и учи-
телей церкви, например, у Тертуллиана, Оригена, свт. Иоанна Зла-
тоуста, свт. Кирилла Александрийского;

3) стиль перикопы не соответствует общему стилю Евангелия от 
Иоанна, он более соответствует синоптическим евангелиям.

В отличие от вышеуказанных позиций русские дореволюци-
онные учёные практически единодушно построили линию защиты 
аутентичности РА, последовательно опровергая выводы западных 
коллег:

1.	 Существует довольно ранний источник, который содержит 
перикопу  — это западный Кодекс Безы (кон. V в.  — нач. VI в.). 
Епископ Василий Богдашевский и Н. П. Розанов упоминают также 
и «Апостольские постановления» (кон. IV в.), вторая книга которых 



236 елена ивановна чернякова

содержит дословную цитату из Ин  8:10–11, однако без указания 
Евангелия 1. Видимо это является отражением устной традиции, ко-
торая попала в восточный источник в IV в.

Русские исследователи указывают также и на святых отцов и 
учителей церкви. Например, на блж.  Августина, еп.  Иппонского, 
западного богослова второй половины IV  — нач.  V в., у  которого 
в Трактате на Евангелие от Иоанна, именно в главе 8, приводится 
пространный комментарии на РА 2, не вызывающий никакого сомне-
ния в комментируемом отрывке. Также труд блж. Иеронима «Против 
Пеллагия» подтверждает упоминание перикопы в четвёртом Еван-
гелии в главе 8:

В Евангелии от Иоанна, во многих и греческих и латинских кодексах на-
ходится место о жене прелюбодейной, которая обвинялась пред Госпо
дом. Книжники и Фарисеи обвиняли и сильно удручали её, желая по за-
кону побить её камнями. Иисус же, долу преклонся, перстом писаше на 
земли (Иоанн 8, 6) 3.

Особую важность имеет упоминание блж. Иеронима о множе- 
стве и тех, и других (латинских и восточных) рукописей, содер-
жащих отрывок. Отсюда следует, что отсутствие РА в большинстве 
древнейших кодексов до некоторой степени случайность: многие 
рукописи, о которых пишет блж. Иероним, скорее всего, просто не 
сохранились. За этой случайностью, впрочем, может стоять возмож-
ная пастырская педагогика в некоторых ранних церквах. Блажен-
ный Августин в труде «О прелюбодейных браках» 4 и свт. Амвросий 

1	 Постановления апостольские чрез св.  Климента, епископа Римского предан-
ные / Пер. с древ. греч. о. Иннокентия Новгородова. Санкт-Петербург : [б. и.], 
2002. С. 47 (в цитируемом издании ссылки на Евангелия проставлены пере-
водчиком).

2	 Библейские комментарии отцов Церкви и других авторов I–VIII веков. Новый За-
вет : Евангелие от Иоанна 1–10. Том IVa / Пер. с англ., греч., лат. и сир. Под ред. 
Дждоэла Эловски. Тверь : Герменевтика, 2016. С. 312–316.

3	 Творения блаженного Иеронима Стридонского. Книга 8, ч. 5. Киев : Тип. Г. Т. Кор-
чак-Новицкого, 1879. С. 229–230.

4	 Aurelius Augustinus Hipponensis. De adulterinis conjugiis Libr.  2, §  7. Documenta 
Catholica Omnia. P. 474.



237вопрос о  подлинности pericope adulterae (ин  7:53–8:11) 
в  работах русских дореволюционных авторов

Медиоланский во «Второй Апологии пророка Давида» 5 упоминают 
о том, что этот отрывок могли специально удалять из кодексов из-за 
того, что «люди слабой воли», как комментирует еп. Василий, могли 
злоупотреблять милосердием Христа и впасть в грех [Еп. Василий, 
282]. Брюс Мецгер, однако, сомневается, что первые три стиха пери-
копы (7:53–8:1–2) могли быть опущены вместе с остальными стиха-
ми перикопы, ведь они описывают время и место, что очень важно 
для повествования [Metzger, 189].

Мецгер, давая комментарий к Ин 7:53–8:11, не упоминает все 
те ранние западные источники, содержащие перикопу, на которые 
указывали русские авторы. Но всё же западная церковь, как мини-
мум ко второй половине IV в., имела в своём арсенале Евангелия, 
включающие в себя РА, и где-то даже определённо в 8-й главе Еван-
гелия от Иоанна. Мы видим два разных подхода в оценке всего арсе-
нала источниковой базы, содержащей перикопу. Защитники подлин-
ности перикопы указывают на ранний западный кодекс и западные 
святоотеческие тексты, в которых в разной степени перикопа при-
сутствует, а сторонники вставки перикопы — на те восточные ран-
ние кодексы, где она отсутствует, и им кажется это бесспорным аргу-
ментом в поддержку своей гипотезы о вставке. Брюс Мецгер, однако, 
отмечает, что «рассказ имеет все признаки исторической достовер-
ности. Очевидно, это часть устной традиции, которая распространя-
лась в определённых частях Западной церкви и впоследствии была 
включена в различные рукописи в разных местах» [Metzger, 188].

Аргумент о статусе РА, построенный на поиске источников, со-
держащих РА, кажется, уже исчерпал себя. Сторонникам подлин-
ности отрывка будет легче его защищать, если вдруг будет найден 
какой-нибудь ранний восточный кодекс, где в Евангелии (и лучше 
всего в 8 главе от Иоанна) будет содержаться перикопа.

2.	 Проблема неопределённости местоположения отрывка сто-
ронниками гипотезы вставки перикопы рассматривается как 
доказательство их гипотезы. Наш современник, Морис Робинсон, 

5	 Sankti Ambrosii Opera. Apologia Prophetae David Altera. Corpus Scriptorum Ecclesia- 
sticorum Latinorum. Vol. XXXII. Part II. 1887. P. 356.



238 елена ивановна чернякова

американский профессор Нового завета, обозначил семь положе-
ний перикопы, изучив 1350 рукописей, где перикопа содержалась 
[Robinson]. Но для большинства русских исследователей тот факт, 
что перикопа не имеет определённого, стабильного положения 
в Евангелии, не является доказательством, что РА — это поздняя 
вставка. Все те рукописи, где перикопа находится не в  8  главе 
Евангелия от Иоанна — это поздние тексты, как, например, спи-
ски манускриптов f13 (группа Феррара) XI–XV вв., где перикопа 
содержится в  конце 21  главы Евангелия от Луки [Митрофанов, 
727; Властов, 312]. Такие поздние источники, как и многие ми-
нускульные списки, евангелистарии, многочисленные списки 
переводов с сирского, коптского, армянского языков, которые со-
держат РА в Евангелии от Иоанна, для подтверждения или опро-
вержения гипотезы можно не рассматривать ввиду их удалённости 
от первых пяти-шести веков н. э. Возможно, перестановки могли 
быть особенностями и предпочтениями переписчиков для уста-
новления, например, логической последовательности евангель- 
ских событий.

Приверженцы гипотезы вставки отмечают тот факт, что пери-
копа разрывает повествование между 7-й и 8-й главами Евангелия 
от Иоанна, но еп. Василий (Богдашевский) убеждён, что последо-
вательность евангельского повествования данная перикопа не на-
рушает [Еп. Василий, 284]. Читая эти главы четвёртого Евангелия, 
можно отметить, что, опустив перикопу, как кажется, повествование 
ничего не теряет. Однако, если внимательно рассмотреть 7-ю главу, 
можно увидеть, что глава начинается с упоминания о празднике Ку-
щей. На половине праздника Иисус учил в храме (Ин 7:14), а в 19-м 
стихе Иисус спрашивает иудеев: «Не дал ли вам Моисей закона? и 
никто из вас не поступает по закону. За что ищете убить Меня?» 
Это перекликается с сюжетом перикопы, где книжники и фарисеи, 
вспоминая закон Моисеев, призывают Иисуса осудить грешницу 
с применением смертной казни, но не доводят дела до конца, потому 
что сами, как ранее сказал Христос, не поступают по закону. После 
своей речи Иисус отправился на гору Масличную и на следующий 
день снова пришёл в Храм, как видно, опять учить, так как к Нему 
приходил народ. И вот к Иисусу приводят женщину, застигнутую 



239вопрос о  подлинности pericope adulterae (ин  7:53–8:11) 
в  работах русских дореволюционных авторов

в прелюбодеянии (Ин 8:3) 6. По окончании инцидента с грешницей 
Иисус обращается к народу со словами: «Я — Свет миру» (Ин 8:12). 
Переход от главы 7-й к  главе 8-й, на взгляд сторонников перико-
пы, имеет свою логическую связь. В данном случае можно отметить 
субъективность аргумента, так как его трактовка, как кажется, пря-
мо зависит от начальной точки зрения на перикопу.

3.	 Когда свидетельства внешних рукописных источников были 
исчерпаны, исследователи обратили внимание на внутренние кри-
терии определения текста. Русскими учёными использовались под-
ходы текстуальной критики, и эти подходы остаются актуальными 
и сейчас. Русские богословы скептически относились к критике РА, 
которая заключалась в анализе стиля перикопы. Еп. Василий пере-
числяет варианты слов и выражений, которые в остальном тексте 
Евангелия от Иоанна не встречаются, а также множество разных 
вариантов с упоминанием синоптических Евангелий, Деяний, посла-
ний ап. Павла. Автор отмечает, что нельзя отказывать РА в подлинно-
сти из-за её стилистических особенностей, так как другие фрагменты 
Евангелия от Иоанна такие особенности тоже имеют [Еп. Василий, 
284]. Роберт Моргенталер в своей книге «Статистика словарного за-
паса Нового Завета» (1952) [Morgenthaler, 60–62] также перечисляет 
варианты содержания или отсутствия слов перикопы в остальном 
тексте Евангелия от Иоанна. Моргенталер, в отличие от еп. Васи-
лия (Богдашевского), приходит к выводу, что перикопа должна быть 
интерполяцией, а  не частью Евангелия от Иоанна. Последующие 
исследования выявили два серьёзных ограничения статистическо-
го метода. Во-первых, когда этот метод применяется к другим ли-
тературным произведениям, помимо Нового завета, такой подход 
теряет смысл. Статистический метод не учитывает настроение, цель 
и тему автора [Johnson, 94]. Более того, Джордж Удни Юл, профес-
сиональный статистик Кембриджского университета, показал, что 
для формирования какой-либо надёжной статистической основы 

6	 Относительно того, могла ли произойти история, описанная в перикопе, на тер-
ритории Храма, см. статью Юрия Табака «К вопросу об исторической достовер-
ности pericopae adulterae (Ин 7:53–8:11)», где автор сделал попытку реконстру-
ировать последовательность событий РА [Табак].



240 елена ивановна чернякова

авторства требуется не менее 10 000 слов [Johnson, 94], тогда как 
фрагмент Ин 7:53–8:11 состоит из 174 слов. Во-вторых, этот метод 
можно применить к  отрывкам одного произведения автора и до-
казать, что эти отрывки написаны разными людьми. Например, на 
основании статистических данных можно выдвинуть аргументы 
против авторства Иоанна 2:13–17 (изгнание торгующих из храма) 
[Johnson, 94]. Русские исследователи XIX в., видимо, и при отсут-
ствии сложных статистических выкладок чувствовали ненадёжность  
такого подхода.

К сожалению, тем исследователям, которые продолжают наста-
ивать на целостности текста Евангелия от Иоанна без перикопы, 
придётся учитывать тот факт, что при обилии накопленной крити-
ки, которой не следует пренебрегать ввиду её обоснованности, всё 
же нельзя сделать однозначный вывод о том, что перикопа — это 
поздняя вставка. Об этом писали почти все русские учёные, так как 
наравне с  критикой против перикопы существуют неоспоримые 
аргументы, которые если и не доказывают её подлинность, то, по 
крайней мере, не позволяют именовать её однозначно «поздней 
вставкой» и «неподлинным» текстом.

Источники

	 1.	 Постановления апостольские чрез св.  Климента, епископа Римского  
преданные / Пер. с древ. греч. о. Иннокентия Новгородова. Санкт-Петер- 
бург : [б. и.], 2002. 208 с.

	 2.	 Библейские комментарии отцов Церкви и других авторов I–VIII веков : 
Новый Завет. Евангелие от Иоанна 1–10. Том IVa / Пер. с англ., греч., 
лат. и сир., под редакцией Дждоэла Эловски. Тверь : Герменевтика, 2016. 
488 с.

	 3.	 Кирилл Александрийский, свт. Толкования на Евангелие от Иоанна: 
в 2 т. / Пер. Митрофана Муретова. М. : Сибирская Благозвонница, 2011. 
Т. 2. 992 с.

	 4.	 Творения блаженного Иеронима Стридонского. Разговор против пела-
гиан в лице Аттика православного и Критовула еретика // Творения бла-
женного Иеронима Стридонского: в 17 т. Киев : Тип. Г. Т. Корчак-Новиц-
кого, 1879. Т. 8, ч. 5. С. 147–282.



241вопрос о  подлинности pericope adulterae (ин  7:53–8:11) 
в  работах русских дореволюционных авторов

	 5.	 Aurelius Augustinus Hipponensis. De adulterinis conjugiis. Libr. 2, §7. Docu- 
menta Catholica Omnia. 474 p.

	 6.	 Sankti Ambrosii Opera. Apologia Prophetae David Altera. Corpus Scriptorum 
Ecclesiasticorum Latinorum. Vol. XXXII. Part II. 1887. 356 p.

Исследования

	 1.	 Еп. Василий = Василий (Богдашевский), еп. Неповреждённость четвёр-
того Евангелия  // Труды Киевской Духовной Академии. 1917. № Сен-
тябрь-Декабрь. С. 273–285.

	 2.	 Властов = Властов Г. К. Опыт изучения Евангелия св. Иоанна Богосло-
ва: В 2 т. Санкт-Петербург : Издание книгопродавца И. Л. Тузова, 1887. 
Т. 1. 464 с.

	 3.	 Митрофанов = Митрофанов М. Д. Свт. Кирилл Александрийский. Толко-
вания на Евангелие от Иоанна : В 2 т. Т. 2. / Пер. Митрофана Муретова. 
М. : Сибирская Благозвонница, 2011. 736, [2] с.

	 4.	 Табак Ю. К вопросу об исторической достоверности pericopae adulterae 
(Ин 7:53–8:11) // Мир Библии. 1995. № 1[3]. С. 21–29.

	 5.	 Johnson = Johnson A. A Stylistic Trait of the Fourth Gospel in the Pericope 
Adulteres  // Journal of the Evangelical Theological Society. Spring 1966. 
N. 09 (2). P. 91–96.

	 6.	 Metzger = Metzger B. A Textual Commentary on the Greek New Testament : 
A Companion Volume to the United Bible Societies Greek New Testament 
(Fourth Revised Edition) / Bruce M. Metzger. 2d ed. Stuttgart : Deutsche Bi-
belgesellschaft, 1994. 696 p.

	 7.	 Morgenthaler = Morgenthaler R. The vocabulary is not Johannine, and sev-
eral words characteristic of the Lukan writings may be noted. New York  : 
Abingdon-Cokesbury Press, 1952. 592 p.

	 8.	 Robinson = Robinson M. A. Preliminary Observations Regarding the Pericope 
Adulterae Based upon Fresh Collations of Nearly All Continuous-Text Manu-
scripts and All Lectionary Manuscripts Containing the Passage  // Filologia 
Neotestamentaria. 2000. N. 13. P. 35–59.

	 9.	 Yule = Yule G. U. The Statistical Study of Literary Vocabulary. Cambridge : 
Cambridge University Press, 1944. 318 р.



секция литургики



243

Алексей Николаевич Ясонов
Москва, Свято-Филаретовский институт

совершалась ли евхаристия  
на агапе у первых христиан?  
(современное состояние вопроса)

аннотация: В  докладе анализируются мнения современных богословов и 
литургистов о ранее казавшемся бесспорным тезисе, что у первых христиан 
евхаристия совершалась во время агапы. Евхаристия как благодарение явля-
ется частью раннехристианских трапез, однако некоторые современные учё-
ные ставят под вопрос обязательность символики Тела и Крови Христовых 
в  хлебе и вине на общинной трапезе-агапе у  первохристиан. Рассматрива-
ется эволюция представлений о евхаристии в древней церкви до III в., когда 
трапезы-агапы утратили своё определяющее значение для христианского со-
брания. Как полагают исследователи, впоследствии такое значение в христи-
анской практике получили символические трапезы-евхаристии, на которых 
совершалось освящение хлеба и вина.

ключевые слова: агапа, евхаристия, симпосий, секта терапевтов,  
Дидахе, сщмч. Игнатий Богоносец, Тертуллиан

О трапезах-агапах, которые сейчас редко совершаются в христиан-
ских сообществах, можно почерпнуть информацию в христианских 
текстах, написанных в период с  I по VII в. В  IV в. пренебрежение  
участием в агапах осуждается в соборных постановлениях 1, при 
этом не рекомендуется проводить агапы в церквах (отметим, что это 
правило, впервые появляющееся в постановлениях середины IV в.,  

1	 «Если кто-то будет презирать тех, кто по вере устраивает агапы и в честь Госпо-
да созывает братьев, и не захочет принимать приглашения, потому что ни во 
что не ставит это дело, да будет анафема» (Правила Гангрского собора (340 г.). 
Правило 11).

«Не подобает в храмах Господних или в церквах совершати, так именуемые 
трапезы любви (агапы), и в доме Божием ясти, и возлежание творити» (Прави-
ла Лаодикийского поместного собора (364 г.). Правило 28).



244 алексей николаевич ясонов

повторяется также в соборных постановлениях VII в. 2). Тексты сви- 
детельствуют, что трапеза-агапа является самостоятельным дей-
ствием, которое совершается после евхаристии. Однако в древ-
нейших христианских источниках мы не видим чёткого различия 
евхаристии и агапы, при этом существуют тексты, в которых агапа 
является центральным по значению актом собрания христианской 
общины, а евхаристия не упоминается вовсе.

В Православной энциклопедии мы находим следующие опреде-
ления агапы и евхаристии:

Агапа [греч. ἀγάπη  — любовь]  — в христ. общинах I–V вв. особая со-
вместная трапеза — «вечеря любви», имевшая благотворительные цели 
и первоначально включавшая совершение Евхаристии [Желтов 2008, 
214–219];
Евхаристия  — главное таинство христианский Церкви, состоящее 
в преложении (μεταβολή — изменение, превращение) приготовленных 
Даров (хлеба и разбавленного водой вина) в Тело и Кровь Христовы и 
причащении (κοινωνία — приобщение; μετάληψις — принятие) верую-
щих [Желтов 2009, 533].

Из приведённых цитат можно сделать вывод, что евхаристия 
в том виде, в котором мы её знаем, могла совершаться и во время 
агапы. Тем не менее среди учёных нет единого мнения как о том, 
совершалась ли евхаристия во время агапы, так и о том, имела ли 
евхаристия в первоначальной христианской церкви то же значение, 
которое она имеет сегодня.

Известный англиканский литургист Пол Брэдшоу отмечает:

Оказалось, что мы знаем о литургической практике первых трёх столе-
тий христианства гораздо меньше, чем мы когда-то думали. Туманом 
времени окутано гораздо больше, чем мы представляли себе раньше, 
и многие из наших прежних уверенных утверждений о том, «что делала 

2	 «Не должно в местах, посвящённых Господу, или в церквах совершати так назы-
ваемыя трапезы братолюбия, и внутри храма ясти, и ложе постилати. Сие же тво-
рити дерзающие, или да престанут, или да будут отлучены» (Правило 74 Шесто-
го Вселенского Собора, Трулльского иначе Пято-Шестого Собора (691–692 гг.)).



245совершалась ли евхаристия на агапе у  первых христиан?  
(современное состояние вопроса)

ранняя церковь», теперь кажутся больше похожими на принятие жела-
емого за действительное или на бессознательные проекции более позд-
них практик в древние времена [Bradshaw 2002, X].

Древнейшее упоминание трапезы-агапы мы находим в Посла-
нии ап. Иуды:

Это они — пятно на ваших вечерях любви (ἀγάπαις), когда пиршествуют 
с вами без страха, самих себя упитывая (Иуд 1:12).

В послании к Смирнянам сщмч. Игнатия Богоносца мы видим, 
что слова «евхаристия» и «агапа» практически взаимозаменяемы.

Глава 7 
Они удаляются от евхаристии 
и молитвы (Εὐχαριστίας καὶ προσευχῆς 
ἀπέχονται)

Им надлежало бы держаться 
в любви (συνέφερεν δὲ αὐτοῖς 
ἀγαπᾶν)

Глава 8 

Только та евхаристия должна 
почитаться истинною, которая 
совершается епископом (ἐκείνη βεβαία 
εὐχαριστία ἡγείσθω, ἡ ὑπὸ ἐπίσκοπον 
οὖσα ἢ ᾧ ἂν αὐτὸς ἐπιτρέψῃ)

Не позволительно без епископа 
ни крестить, ни совершать 
вечерю любви (οὐκ ἐξόν ἐστιν 
χωρὶς τοῦ ἐπισκόπου οὔτε 
βαπτίζειν οὔτε ἀγάπην ποιεῖν)

Чтобы лучше понять смысл христианских трапез, в течение по-
следних десятилетий учёные исследуют их в контексте как иудей-
ских трапезных собраний, так и языческих греко-римских трапез. 
Опираясь на исследования Эндрю МакГоуэна “Ascetic Eucharists: 
Food and Drink in Early Christian Ritual Meals” (1999), Денниса Смит-
та (Dennis Smith) “From Symposium to Eucharist: The Banquet in the 
Early Christian World” (2003) и свящ. Алексия Волчкова «Раннехри-
стианская община в античном полисе» (2019) можно проанализи-
ровать порядок проведения таких трапез и основные правила для 
их участников и совершителей. Авторы перечисленных трудов ука-
зывают на схожесть обычаев, правил и символов средиземномор-
ского мира в период приблизительно c 300 г. до н. э. по 300 г. н. э. и 
называют такие общественные застолья «социальным институтом» 
[Smith 2003, 14]. В странах Средиземноморья жили греки, римля-
не, евреи, египтяне и другие народы. Не умаляя различий между 



246 алексей николаевич ясонов

практикой совершения трапез, сложившейся в среде этих народов, 
российский исследователь свящ. Алексий Волчков указывает на су-
ществование «специфического феномена античного застолья, харак-
терного для всего греко-римского мира» [Волчков 2019, 121].

Рассмотрение античного культурного контекста позволило учё-
ным выявить общие закономерности, правила и регламент проведе-
ния языческих, иудейских и христианских трапез. Эти закономерно-
сти касаются круга участников и ритуала застолий. Исследователи, 
отмечая структурированность средиземноморского общества, под-
чёркивают важность созидания братского единства в различных об-
щественных стратах. Основной характеристикой трапезных собра-
ний античного мира было выявление границ таких сообществ и их 
структуры; «законами» трапезы были радость, примирение, друже-
ское общение 3. Каждая трапеза имела религиозное значение: она со-
вершалась от имени богов, которые символически «присутствовали» 
на ней. Существенной частью трапезы был симпосий (συμπόσιον) 4 
или «застолье с выпивкой» 5, за которой во время распития спиртных 
напитков, в зависимости от назначения собрания 6, происходили не 
только совместные игры и концерты, но и философские беседы, ра-
зыгрывались религиозные драмы [Smith 2003, 27].

В свою очередь, трапезные богослужения иудейских сект со-
храняли «законы» античной трапезы. Перед началом и во время со-
вершения трапез все её участники молились, читали и толковали Пи-
сание, пели псалмы. Такие трапезные богослужения были осознаны 
участниками как предвестие эсхатологического пира и победы Бога 
над силами зла. Трапеза всегда начиналась со слов благодарности. 
По свидетельству Филона Александрийского:

3	 «… Нельзя покидать застолье без того, чтобы снискать себе в ком-либо из его 
участников дружеское расположение … <…> … на симпосии разумные люди для 
того и отправляются, чтобы, доставляя удовольствие себе и друзьям, вместе с тем 
приобрести новых друзей» (Плутарх. Застольные беседы. 660А).

4	 От греческого συμπίνειν — пить вместе.
5	 «Симпосий — это социальный институт, объединяющий взрослых мужчин, на-

делённых гражданским статусом, в рамках которого они пьют, исполняют лири-
ческую поэзию, играют на музыкальных инструментах и обмениваются всевоз-
можными речами» [Лиссарраг 2008, 17].

6	 Подробно можно прочитать в [Лиссарраг 2008].



247совершалась ли евхаристия на агапе у  первых христиан?  
(современное состояние вопроса)

… Было бы непочтительно … <…> … и в равной степени незаконно на-
слаждаться и вкушать любую форму пищи, за которую не была предло-
жена благодарность [εὐχαριστήσαντας] должным и законным образом 
(Филон Александрийский. Об особенных законах. Кн. 2:175).

Таким образом благодарность (εὐχαριστία) появляется как су-
щественная часть молитв на еврейских общинных трапезах ещё до 
возникновения христианства. Также Филон Александрийский пи-
сал о трапезе иудейской секты терапевтов, сравнивая эту трапезу 
с симпосием:

Затем, когда каждый из хоров отдельно сам по себе насладится пением, 
испив, словно на вакхическом празднике, чистого вина божественной 
дружбы, они смешиваются в один общий хор (Филон Александрийский. 
О созерцательной жизни. Гл. 85).

Порядок проведения христианских трапез-агап в I–II вв. в ос-
новных чертах повторяет регламент греко-римских застолий и  
иудейских трапез. В их основе лежали те же «законы» — взаимная 
радость, примирение, дружеское общение; целью христианских 
трапез стало возвещение единства верных во Христе и ожидание 
Его Второго Пришествия. Христианские трапезные собрания начи-
нались с благодарения (εὐχαριστία) по образцу эллинизированных 
молитв иудейских трапез. Общение собравшихся на христианских 
трапезах любви, а также пение гимнов и благодарение Бога всеми 
участниками трапезы восходят к торжественным трапезным собра-
ниям иудейских сект.

Тертуллиан называет эти христианские собрания «Вечеря» 
(cenae), используя то же наименование, что и римские общественные 
трапезы, однако подчёркивая, что это — трапезы любви — ἀγάπη) 7.

На Вечере Господней была общая беседа, о чём свидетельству-
ет и апостол Павел: «У каждого есть псалом, есть наставление, есть 
откровение, есть язык, есть толкование: всё да будет к назиданию» 
(1 Кор 14:26). Климент Александрийский также подчёркивает важ-

7	 Тертуллиан. Апологетик. Гл. 39, раздел 16.



248 алексей николаевич ясонов

ность братотворения за трапезой, которое происходит во время со-
вместного пения псалмов:

Но как перед принятием пищи прилично славить Творца вселенной, по-
добно этому и брататься за чашей пристойно нам под пение псалмов, 
ибо с наслаждением тогда вкушаем от сотворённого Им (Климент Алек-
сандрийский. Педагог. Книга 2, глава 4).

Как мы видим из приведённых цитат св. апостола Павла и Кли-
мента Александрийского — более чем за сто лет порядок общей тра-
пезы практически не изменился.

Описание христианской трапезы в 9-й главе «Дидахе» по тради-
ции начинается с благодарения.

А что касается благодарения (εὐχαριστίας), то благодарите <Бога> так:
Сперва о чаше: Благодарим Тебя, наш Отец, за святую лозу Давида, От-
рока Твоего, которую Ты нам явил через Твоего Отрока Иисуса; Слава 
Тебе во веки!
О разламываемом же хлебе: Благодарим Тебя, наш Отец, за жизнь и по-
знание, которые Ты нам явил через Твоего Отрока Иисуса; Слава Тебе во 
веки! (Дидахе 9:1–3).

Хотя здесь благодарение произносится над хлебом и вином, 
привычная символика Тела и Крови Христовых отсутствует. В лите-
ратурном памятнике начала III в. «Деяния Павла и Фёклы» централь-
ным торжественным событием является «пир любви великий (ἀγάπη 
μεγάλη)» (Деяния Павла и Фёклы, гл. 25). В продуктах за трапезой 
(пять хлебов, овощи, вода, соль) вино отсутствует вовсе.

Не находя в древних источниках привычной символики Тела и 
Крови Христовых, одни учёные предполагают, что трапезы без та-
кой символики были агапическими, но не евхаристическими. На-
против, другие исследователи признают тождество евхаристических 
и агапических трапез.

Гипотеза о том, что евхаристия была частью агапической тра-
пезы, не находит подтверждения в древних христианских текстах, 
однако об устойчивости такого представления свидетельствует 



249совершалась ли евхаристия на агапе у  первых христиан?  
(современное состояние вопроса)

русский перевод «Педагога» Климента Александрийского, выпол-
ненного Н. Н. Корсунским в 1888–89 гг. Фраза «[ч]то так именно 
должно участвовать в вечерях любви (агапах), открывается это из 
того, что при этом принимаем мы тело Христово» (Paed. Кн. 2. Гл. 1) 
может быть понята как совершение на агапе отдельной трапезы, 
названной «вкушением тела Христова». Однако в греческом тексте 
“Ταύτην γὰρ τὴν ἀγάπην ἐκδεχεσθαι δεῖν εμφαίνει ἡ βρῶσις ἡ Χριστοῦ” 8 
отсутствует слово «тело», и более точный перевод данного фрагмен-
та на русский язык должен был бы выглядеть так: «Ибо такова агапа, 
которая показывает, как нам надлежит вкушать пищу, исходящую 
от Христа». Этот текст свидетельствует, что устроение трапезы вос-
ходит к Самому Христу, и Он Сам даёт пищу; в этом фрагменте нет 
указаний на то, что мы принимаем «тело Христово». Таким образом, 
даже переводчики древних христианских текстов не были свободны 
от привнесения в них тех смыслов, которые соответствуют развитию 
богословия и литургической практике более позднего времени.

В исследованиях о возникновении раннехристианской евхари- 
стической трапезы вплоть до середины ХХ в. господствовала идея, 
что в основе евхаристии лежала исключительно Тайная вечеря. Ито-
гом научной дискуссии второй половины ХХ — начала ХХI в. явля-
ется предположение, что в качестве примеров христианских евхари-
стическо-агапических трапез следует рассматривать трапезы Христа 
с учениками, которые можно найти на страницах Евангелий. В оцен-
ках критериев, благодаря которым евхаристию можно выделить из 
общественных христианских трапез, мнения учёных расходятся. Для 
одних исследователей (в основном принадлежащих католической 
церкви) ключевым критерием в различении евхаристии и агапы яв-
ляется произнесение установительных слов, а также наличие хлеба 
и вина, которые христиане вкушали как Тело и Кровь Христовы. Тем 
не менее, поскольку в I–II вв. затруднительно провести чёткое разли-
чение между агапой и евхаристией, трапезы, которые христианами 
были осмыслены как приобщение «праведности, миру и радости во 
Святом Духе» (Рим 14:17), могли и не предполагать освящения хлеба 
и вина как Тела и Крови Господних.

8	 Clementis Alexandrini. Paedagogus. Leiden; Boston, 2002. P. 71.



250 алексей николаевич ясонов

Образ Тела и Крови Господа, о котором мы читаем, например, 
в Кор 11:27, скорее всего, можно отнести к христианской общине как 
телу Христову, перед которой виновен тот, кто без любви участвует в 
общей трапезе общины. В посланиях сщмч. Игнатия Богоносца этот 
образ также не связан с хлебом и вином трапезы:

Посему, стяжавши кротость, утвердите себя взаимно в вере, которая 
есть плоть Господа, и в любви, которая есть кровь Иисуса Христа (Игна-
тий Богоносец. Послание к траллийцам. Гл. 8).

Трапезы-агапы, на которых все блюда освящались молитвой 
благодарения (εὐχαριστία) и не имели символического значения, 
продолжались, скорее всего, до середины III в. Со второй половины 
III в. в источниках зафиксировано евхаристическое богослужение, 
отличное от трапезы-агапы: христиане совершали его утром; во вре-
мя этого богослужения происходило освящение только хлеба и вина, 
которые верующие вкушали как Тело и Кровь Христовы 9. Образцом 
для такого служения евхаристии стала Тайная вечеря. В этот период 
трапезы-агапы утратили своё определяющее значение для христиан-
ского собрания, их стали совершать после евхаристии 10.

Учёные не пришли к единому мнению по вопросу о том, почему 
трапезы-агапы со временем стали символическими трапезами-евха-
ристиями, на которых совершалось освящение хлеба и вина. Также 
до сих пор не исследован вопрос, как Тайная вечеря, описанная в 
синоптических Евангелиях, стала единственным прообразом евха-
ристического богослужения. На эти вопросы трудно найти одно-
значный ответ по причине недостаточного количества источников. 
Возможно, открытия новых литургических текстов древней церкви 
помогут разрешить эту загадку.

9	 Подробнее об этом см. в [McGowan 2004].
10	 «Логика развития идеи священного застолья в христианской церкви состояла 

в том, что сакральное пиршество, освободившись от собственно пиршественно-
го, кулинарного элемента, со временем рассталось и с философской частью за-
столья — вся беседа, составлявшая суть симпосия, свелась к набору ритуализи-
рованных действий и реплик, полномочия осуществлять которые оказались в ру-
ках у клира» [Волчков 2019, 136–137].



251совершалась ли евхаристия на агапе у  первых христиан?  
(современное состояние вопроса)

Источники

	 1.	 Деяния Павла и Фёклы // Аверинцев С. С. Собр. соч.: Переводы: Много-
ценная жемчужина: Переводы с сирийского и греческого. Киев  : Дух i 
лiтера, 2004. С. 265–280.

	 2.	 Климент Александрийский. Педагог  / Пер. с  древнегреч., вступ. ст. и 
ком. А. Ю. Братухина. СПб. : Изд-во Олега Абышко, 2018. 344 с.

	 3.	 Писания мужей апостольских. М. : Издательский Совет Русской Право-
славной Церкви, 2008. 672 с.

	 4.	 Плутарх. Застольные беседы. Л. : Наука, 1990. 595 с.
	 5.	 Правила православной церкви с толкованиями Никодима епископа Дал-

матинско-Истрийского : Пер. с серб. [Репр. изд.]. М. : Отчий дом, 2001. 
Т. 1. 2001. XXXI, 650, II с.

	 6.	 Тертуллиан Квинт Септимий Флоренс. Апологетик // Тертуллиан Квинт 
Септимий Флоренс. Апологетик. К Скапуле / пер. с лат., вступ. ст., ком-
мент. и указатель А. Ю. Братухина. СПб. : Изд-во Олега Абышко, 2005. 
С. 111–191.

	 7.	 Учение двенадцати апостолов / Пер. Иннокентий (Павлов), игум. // Как 
жили и во что верили первые христиане: Учение двенадцати апостолов. 
М. : Эксмо, 2017. C. 493–506.

	 8.	 Филон Александрийский. О  созерцательной жизни  / пер. и прим. 
М. М. Елизаровой // Тексты Кумрана. Вып. 1 / пер. с древнеевр. и арам., 
авт. предисл., комм. И. Д. Амусин. М.  : Наука. Восточная литература, 
1971. С. 376–391.

	 9.	 Clementis Alexandrini. Paedagogus. Leiden; Boston : Brill, 2002. XVIII, 234 p.
	10.	 Philo. On the Special Laws // Philo. Vol. VII / Translated by F. H. Colson. 

Cambridge; Massachusetts  : Harvard University Press, 1937. P.  98–608. 
(Loeb Classical Library 320).

Исследования

	 1.	 Волчков 2019 = Волчков А., свящ. Раннехристианская община в антич-
ном полисе. М. : Познание, 2019. 256 с.

	 2.	 Желтов 2008 = Желтов М. С., диак., Василик В. В., диак. Агапа // Право-
славная энциклопедия. Т. 1. М. : Церковно-научный центр «Православ-
ная энциклопедия», 2008. С. 214–219.



252 алексей николаевич ясонов

	 3.	 Желтов 2009 = Желтов М. С., диак. Евхаристия // Православная энци-
клопедия. Т. 17. М. : Церковно-научный центр «Православная энцикло-
педия», 2009. С. 533–615.

	 4.	 Лиссарраг 2008 = Лиссарраг Ф. Вино в потоке образов. Эстетика древне-
греческого пира. М. : Новое литературное обозрение, 2008. 176 с. (Се-
рия: Интеллектуальная история).

	 5.	 Bradshaw 2002 = Bradshaw P. F. The Search for the Origins of Christian Wor-
ship: Sources and Methods for the Study of Early Liturgy. 2nd ed. Oxford Uni-
versity Press, 2002. XII, 244 p.

	 6.	 McGowan 1999 = McGowan A. Ascetic Eucharists: Food and Drink in Early 
Christian Ritual Meals. New York : Oxford University Press, 1999. 328 p. (Ox-
ford Early Christian Studies).

	 7.	 McGowan 2004 = McGowan  A. Rethinking Agape and Eucharist in Early 
North African Christianity // Studia Patristica. 2004. № 34. P. 165–176.

	 8.	 Smith 2003 = Smith D. From Symposium to Eucharist: The Banquet in the 
Early Christian World. Minneapolis : Fortress Press, 2003. 424 p.



253

Александр Юрьевич Панов
Москва, Свято-Филаретовский институт

роль трисвятого в составе 
константинопольской литургии  
в период с iv по xii век

аннотация: Статья посвящена обзору литургических исследований вопроса 
о возникновении и развитии Трисвятой песни как элемента константинополь-
ской литургии в период с IV по XII век. Косвенные свидетельства позволяют 
выдвигать гипотезы, согласно которым Трисвятое изначально употреблялось 
в качестве элемента покаянных уличных богослужебных процессий, однако 
с ходом времени эта роль постоянно смещалась — сначала в сторону песно-
пения, исполняемого при входе в храм, затем — сигнала к началу литургии, 
и в итоге — к роли элемента, предваряющего чтение Священного писания.

ключевые слова: Трисвятое, византийский обряд, стациональное 
богослужение, литургия, богослужение Константинополя 

Определить роль Трисвятого в составе современной православной 
литургии проблематично, так как в чине трудно найти его связь 
с другими элементами или выявить смысловой и логический центр, 
относительно которого происходила бы фиксация его роли. Положе-
ние Трисвятого в составе литургии можно сравнить с положением 
бусины на нити — сложно сказать, что принципиально изменится, 
если поменять эту бусину местами с другими.

Данное положение дел обусловлено историей Трисвятого  — 
его возникновением, изначальным местом в богослужении и даль-
нейшей судьбой. Эту историю можно проследить на основании 
литургических исследований последних десятилетий, рассматрива-
ющих роль Трисвятой песни в составе литургии Константинополя в 
период с IV по XII век.

Возникновение Трисвятого и начало его использования в со-
ставе богослужения относится к области гипотез. В литургической 
науке исчерпывающую точку зрения по этому вопросу мы находим 



254 александр юрьевич панов

у о. Хуана Матеоса, однако обращение к трудам других литургистов 
также дополняет общую картину.

Так, в качестве первого исторического свидетельства пения Трис-
вятого Х. Матеос [Матеос 2010, 155] и В. В. Болотов указывают на дея-
ния Халкидонского собора 451 г. Тогда Трисвятое было воспето отцами 
собора в конце заседания, на котором проводились прения по поводу 
так называемого «разбойничьего» собора 449 г.: «Заседание кончи-
лось, и отцы воскликнули: „Это справедливый суд! Святый Боже, Свя-
тый Крепкий, Святый Безсмертный, помилуй нас!“» [Болотов, 285]. 
Данное свидетельство позволяет сделать вывод, что ко времени Халки- 
донского собора Трисвятое уже имело литургическое употребление.

Более поздний источник — «Хроника» Иоанна Малалы, создан-
ная во времена императора Юстиниана I и относящаяся к офици-
альной византийской историографии — свидетельствует о времени 
создания Трисвятого как о более раннем периоде. Хроника содер-
жит знаменитую легенду о происхождении Трисвятого, варианты 
которой встречаются и во множестве других источников. В период 
царствования императора Феодосия II (408–450) и патриаршества 
Прокла (434–447) в Константинополе случилось землетрясение. 
Весь народ тогда вышел на улицу и стал молить Бога об избавлении 
от бедствия. Среди народа были также император с патриархом. Вне-
запно один отрок оказался восхищен на небо, а когда вернулся, то 
поведал всем, что слышал на небесах, как ангелы поют Трисвятую 
песнь. Народ тоже начал её воспевать, и землетрясение прекрати-
лось. Свидетельство источника позволяет сделать вывод, что ко вре-
мени патриарха Прокла Трисвятое было известно и использовалось 
как богослужебное песнопение.

Русский литургист Н. Д. Успенский приводит аргументы, соглас-
но которым «Хроника» Малалы была сфальсифицирована в угоду им-
ператору Юстиниану, а само Трисвятое, по его мнению, было состав-
лено ещё свт. Василием Великим во время его борьбы с арианами 
(т. е. примерно в 370-е гг.): «Василий Великий распевал его, шествуя 
с народом по улицам, что видно из жития его. Общенародным пе-
нием гимна „Святой Боже“ он стал начинать литургию» [Успенский 
1980, 39]. Однако использовать житие свт. Василия как достаточное 
основание для вывода об авторстве Трисвятой песни затруднительно 



255роль трисвятого в составе константинопольской литургии 
в период с  IV по XII век

из-за проблем с источниками самого этого жития. В данном случае 
важно отметить тот факт, что, как и в легенде о восхищенном от-
роке, изначальное место Трисвятого отводится молитве на улицах 
Константинополя.

Что же касается формального способа образования Трисвятого, 
то естественным видится связывать его с гимном «Свят, Свят, Свят, 
Господь Саваоф …» из книги пророка Исайи, исполняемым за ли-
тургией; именно этот гимн изначально имел название «Трисвятая 
песнь». Объяснение того, каким образом сформировалась форма 
Трисвятой песни, которая встречается в перечисленных выше ис-
точниках, можно найти у монаха по имени Иов, который в трактате 
о Воплотившемся Слове так передаёт услышанное им от одного об-
ратившегося еврея:

Песнопение состоит из песни Херувимов и из Пс 41. В псалме действи-
тельно поём: «к Богу крепкому, живому» (Пс 41, 3). <…> Слово «живой» 
было заменено на «бессмертный» как синоним, в то время как «крепкий» 
было оставлено, как есть. Таким образом была создана священная песнь 1.

Аналогичное мнение мы находим и у св. Николая Кавасилы.
Предположение о том, что Трисвятое изначально использова-

лось как часть процессионного богослужения, также основано на 
косвенных свидетельствах. Основная гипотеза, принятая ныне в ли- 
тургической науке, состоит в том, что Трисвятое пели как припев к 
стихам псалма, которые читались на пути шествия процессии. Так 
было уже в V в.: после каждого стиха псалма трижды воспевались 
Трисвятое или иной тропарь (как и сегодня поётся тропарь «Христос 
воскрес» во время пасхальной заутрени), либо исполнялся только 
конец тропаря (так называемая «клаузула»).

При входе процессии в храм, в котором впоследствии соверша-
лась литургия, исполняли стих псалма, который получил название 
«входного». После него возглашали заключительное славословие 
«Слава, и ныне», и затем тропарь повторяли. Далее епископ препо-
давал мир и начиналось чтение Писания.

1	 Цит. по: [Матеос 2010, 156].



256 александр юрьевич панов

Х.  Матеос предполагает, что стих «Господи, Господи, призри 
с  небесе и виждь, и посети виноград сей и утверди и, его же на-
сади десница Твоя», который сегодня произносится епископом на 
архиерейской литургии, мог быть как раз таким входным стихом, 
а Пс 79 по своему содержанию прекрасно подходил бы для покаян-
ных шествий во время общественных бедствий. Народ мог воспевать 
Трисвятое антифонно со стихами этого псалма.

Другим основанием для гипотезы может служить исполнение 
крещального тропаря. Согласно Типикону Великой церкви, крещаль- 
ный тропарь пели в баптистерии во время миропомазания новокре- 
щёных и затем после входа в храм, вместо Трисвятого. В типиконе 
по списку Patmos 266 крещальный тропарь исполняется в баптисте-
рии вместе с Пс 92, припевом к стихам которого служит клаузула 
«во Христа облекостеся, аллилуйя». Тот факт, что источники содер-
жат указание на замену Трисвятого крещальным тропарём, и по-
зволяет выдвинуть гипотезу, что Трисвятое исполнялось таким же 
образом — во время шествий в качестве припева к стихам псалмов. 
Также в пользу гипотезы можно привести письмо папы Феликса III 
императору Зенону, в котором Трисвятое называется ἡ τρισάγιος λιτή 
[Mansi, 1052] («трисвятая лития»), что очевидно свидетельствует 
о его процессионном характере.

Определённые выводы позволяет сделать и Типикон Вели-
кой Церкви. Так, согласно Типикону, в соответствующие уста-
новленные дни  — на утрене Великой субботы и 14  сентября  — 
Трисвятое было положено петь во время процессии после гимна 
«Слава в вышних Богу». Во время пения Трисвятого патриарх 
и священники как раз и входили в храм. Из этого Х. Матеос за-
ключает, что Трисвятое, которое пели в Константинополе после 
Великого и Малого славословия, не входило в эти песнопения 
как их часть; его следует считать входной песнью литургии. По 
мнению учёного, этот порядок остался с тех времён, когда литур-
гия присоединялась к утрене, и Трисвятое было признаком на-
чала литургии. Также согласно Типикону Великой Церкви в X в. 
Трисвятое ещё сохраняло свой процессионный характер и испол-
нялось в составе крестных ходов. Происходило это, как минимум,  
три раза в году.



257роль трисвятого в составе константинопольской литургии 
в период с  IV по XII век

Далее Трисвятое «переступает порог храма» и становится эле-
ментом внутрихрамового богослужения, служа сигналом к началу 
литургии. Вместо завершения процессии, совпадавшего со входом в 
храм, Трисвятое постепенно стало выполнять функцию такого сиг-
нала. Сейчас можно наблюдать аналогичный процесс, когда Трисвя-
тое воспевают после чтений, которые читаются в составе навечерия 
Рождества и Богоявления. По мнению архим. Р. Тафта, такую само-
стоятельность Трисвятое в качестве литургического элемента при-
обрело уже к VI в. в дополнение к своей предыдущей «служебной» 
роли в качестве припева к стихам псалмов.

В качестве аргумента в пользу того, что Трисвятое служило на-
чалом литургии, о. Х. Матеос приводит один из документов собора 
536 г., который повествует о происходившем в храме во время бого-
служения 16 июля 518 г.:

Тогда голосом великим весь народ воскликнул как бы едиными устами: 
Благословен Господь Бог Израилев, что посетил народ Свой и сотворил 
избавление ему (Лк 1:68). После этого в течение долгого времени обе 
части воспевали песни этой псалмодии, отвечая одни другим, затем по 
чину псалмопевцы взошли на амвон и запели Трисвятое. Когда они на-
чали, весь народ прекратил (своё пение) и ответил на Трисвятое. После 
чтения святого Евангелия … 2

Когда Трисвятое стало частью богослужения, которое совер-
шается внутри храма, это песнопение вместе с другими тропарями 
служило сигналом к началу литургии: например, тропарём «Елицы 
во Христа» в дни, когда совершалось крещение, или тропарём «Кре-
сту Твоему …» на литургии 14 сентября, когда в храме возлагался 
крест для поклонения, или тропарём «Общее воскресение …» в не-
делю ваий.

Будучи отделённым от входа в храм новыми богослужебными 
элементами, Трисвятое сохраняло интенцию «движения», пусть 
только в виде движения клира в апсиду. Трисвятое как песнопение 
окончательно утратило свой процессиональный характер в период 

2	 Цит. по: [Матеос 2010, 176].



258 александр юрьевич панов

латинского завоевания, в результате которого процессии исчезли 
из литургической жизни Константинополя, а литургия окончатель-
но замкнулась в пределах храма. Со времени окончания латинского 
завоевания Трисвятое как богослужебный элемент приобрело ту 
форму, о  которой мы можем судить по современному состоянию 
литургии.

Описанные процессы помогают понять, каким образом изме
нилась изначальная практика использования Трисвятого как по-
каянного богослужебного элемента. На литургическое восприятие 
Трисвятого повлияли также богословские толкования литургии, 
предполагавшие символическое переосмысление молитв и литурги- 
ческих действий во время богослужения. В сочинении VIII в. патри-
арха Германа Константинопольского Трисвятому отводится роль 
славословия [Сказание о Церкви, 59]. Истоки этой роли Трисвятого 
можно найти в Мистагогии преп. Максима Исповедника 3. У еписко-
па Феодора Андидского 4 в сочинении XI в. функция Трисвятого за-
ключается не в символизации; Трисвятое призвано засвидетельство-
вать триединство Божества. В условиях, когда Трисвятое как элемент 
богослужения оказалось оторвано от своего прежнего смыслового 
центра, оно было переосмыслено, и в толковании патриарха Герма-
на, а ещё ранее — в толковании Псевдо-Дионисия Ареопагита [О цер-
ковной иерархии, 367], Трисвятое оказалось привязано к централь- 
ному моменту литургии слова — чтению Евангелия.

Таким образом, на примере изменений, происходивших с Три
святым, можно наблюдать характерные особенности развития пра- 
вославного богослужения. Отдельные элементы богослужения, та-
кие, как Трисвятое, в течение столетий утрачивали изначальную 
смысловую нагрузку; их содержание в процессе эволюции богослу-
жебных элементов было переосмыслено и приобрело новые бого-
словские обертоны. Трисвятое, соединявшееся в процессиональном 

3	 Максим Исповедник, преп. Мистагогия / Избранные творения преподобного Мак-
сима Исповедника / Под ред. Сидорова А. И. М. : Паломник, 2004. С. 244.

4	 Краткое рассуждение о тайнах и образах божественной литургии, составленное 
по просьбе боголюбезного Василия епископа Онтийского // Объяснение литур-
гии, составленное Феодором, епископом Андидским / Под ред. Н. Красносельце-
ва. Казань : Типография императорского университета, 1884. С. 17.



259роль трисвятого в составе константинопольской литургии 
в период с  IV по XII век

богослужении с покаянным усилием, предшествовавшим литургии, 
оказалось тем песнопением, которое стало предварять чтение Пи-
сания непосредственно в составе самой литургии.

Литература

	 1.	 Арранц = Арранц М. Избранные сочинения по литургике. Т. 1. М. : Ин-
ститут философии, теологии и истории св. Фомы, 2003. IV с. + 605 с.

	 2.	 Болотов = Болотов В. В. Лекции по истории древней церкви. Т. 4 / Под 
ред. Брилиантова А. И. Петроград : Третья государственная типография, 
1918. XV c. + 599 c.

	 3.	 Максим Исповедник = Избранные творения преподобного Максима 
Исповедника / Под ред. Сидорова А. И. М. : Паломник, 2004. 493 с.

	 4.	 Киприан (Керн) = Киприан (Керн), архим. Евхаристия. М.  : Храм 
свв. Космы и Дамиана на Маросейке, 2006. 334 с.

	 5.	 Матеос 2009 = Матеос Х. Тафт Р. Развитие византийской литургии. 
Киев : Quo vadis, 2009. 128 с.

	 6.	 Матеос 2010 = Матеос Х. Служение слова в византийской литургии: ис- 
торический очерк. Омск : Голованов, 2010. 349 с. + LXI c.

	 7.	 Объяснение литургии = Объяснение литургии, составленное Феодором, 
епископом Андидским / Под ред. Н. Красносельцева. Казань : Типогра-
фия императорского университета, 1884. 50 с.

	 8.	 Описание = Описание литургических рукописей, хранящихся в библио-
теках православного востока: Том I / Сост. Дмитриевский А. Киев : Ти-
пография Г. Т. Корчак-Новицкаго, 1895. CXLVII c. + 912 с.

	 9.	 О церковной иерархии = О  церковной иерархии  // Восточные отцы и 
учители Церкви V в.: антология / Сост. Иларион (Алфеев), иером. М. : 
Изд-во МФТИ, 2000. С. 354–400.

	10.	 Св. Николай Кавасила = Св. Николай Кавасила. Изъяснение Божествен-
ной литургии / Под ред. Плюснина А. И. М. : Благовест, 2018. 160 с.

	 11.	 Сказание о  Церкви = Св.  Герман Константинопольский. Сказание 
о Церкви и рассмотрение таинств. М. : Мартис, 1995. 90 с.

	 12.	 Уайбру = Уайбру Х. Православная литургия. Развитие евхаристического 
богослужения византийского обряда. М. : Изд-во ББИ, 2019. XII с. + 214 с.

	 13.	 Успенский 1980 = Успенский Н. Д. Византийская литургия // Богослов-
ские труды. 1980. № 21. С. 5–54.



260 александр юрьевич панов

	14.	 Успенский 2006 = Успенский  Н. Д. Византийская литургия: историко-
литургическое исследование. Анафора: опыт историко-литургического 
анализа. М. : Издательский совет русской православной церкви, 2006. 
L c. + 592 с.

	 15.	 Le typicon 1962 = Le typicon de la grande eglise: Tome I / Introduction, 
texte critique, traduction et notes par Mateos  J. Roma  : Pont. Institutom 
orientalium studiorum, 1962. XXIV p. + 387 p.

	16.	 Le typicon 1963 = Le typicon de la grande eglise: Tome II / Introduction, 
texte critique, traduction et notes par Mateos  J. Roma  : Pont. Institutom 
orientalium studiorum, 1963. 334 p.

	 17.	 Mansi = Mansi  J. D. Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio: 
Tome VII. Florentia : 1711. 1188 p.



261

Иван Александрович Банщиков
Новокузнецк, Кузбасская православная духовная семинария

значение пострижения волос 
в православной церкви

аннотация: Данная статья рассматривает важность такого священнодейст- 
вия Православной Церкви, как пострижение волос, которое является внеш-
ним выражением внутреннего стремления к Богу и отречения от мирских 
забот. Автор приводит исторические ссылки на библейские тексты, где по-
стрижение волос связано с  различными обрядами сначала иудеев, потом 
первых христиан, тем самым сравнивая традиции Ветхого и Нового заве-
тов. Особое внимание уделяется роли пострижения в монашестве и кли-
ре, где оно играет ключевую роль в процессе посвящения и служит внеш-
ним проявлением духовного отказа от прежнего образа жизни и принятия 
нового в служении Христу. Автор также анализирует эволюцию постри-
га в контексте таинства крещения и его развития в литургической жизни  
Православной Церкви, подчёркивая его многогранность и значение в жиз-
ни христианина.

ключевые слова: христианское пострижение волос, крещальный  
постриг, клирикальный постриг, монашеский постриг, служение Богу, 
поставление во чтеца, монашество, обет

Введение

Пострижение волос в Церкви имеет глубокий символический смысл. 
Данный обряд заключается не просто в физическом действии, но 
представляет собой внешнее проявление внутреннего стремления 
к служению Богу, духовному возрастанию и отречению от мирских 
сует. Значение этого священнодействия может казаться недооценён-
ным, а важность действия пострижения — недостаточно раскрытой, 
в том числе в современных богословских исследованиях.

Пострижение волос представляет собой значимый элемент чино-
последований Православной церкви. Данное действие, совершающееся  



262 иван александрович банщиков

с незапамятных времён, прочно закрепилось в литургической жиз-
ни. В данной статье будут рассмотрены смысл и символическое зна-
чение пострига в последованиях таинства крещения, поставления 
во чтеца и монашестве.

Пострижение волос в Ветхом завете

Сведения о сохранении длинных волос или же их пострижении мы 
находим в Священной истории Ветхого завета. Одно из первых упо-
минаний о значимости волос у человека встречается в книге Левит: 
«Не стригите головы вашей кругом, и не порти края бороды твоей …» 
(Лев 19:27). Преподобный Ефрем Сирин, толкуя данный отрывок, 
пишет: «Закон удерживает Евреев и от другого языческого обычая, 
по которому язычники, как бы по обету, отращали волосы, и потом 
в известное время обстригали их у священных источников, или в 
капищах богов; тогда как и стричь волосы закон запрещал, говоря: 
да не возложите плеши на главы ваши (Втор 14:1)» [Ефрем Сирин, 
397]. Прп. Ефрем рассматривает и другой текст Ветхого завета: «Вы 
сыны Господа, Бога вашего; не делайте нарезов на теле вашем и не 
выстригайте волос над глазами вашими по умершем» (Втор 14:1). 
Жизненный путь назореев также требовал от них не стричь волос: 
«Во все дни обета назорейства его бритва не должна касаться голо-
вы его; до исполнения дней, на которые он посвятил себя в назореи 
Господу, свят он: должен растить волосы на голове своей» (Числ 6:5). 
Можно предположить, что постоянный рост волос обладал особым 
знаком жизненных сил, служил олицетворением человеческой жерт-
вы [Минаева, 348]. Назореи сами по себе, подобно пророкам, слу-
жили примером самоотвержения и святой жизни (Амос 2:11, 12). 
Степень их святости приближалась к святости священника и даже 
первосвященника.

О пострижении волос встречается упоминание в пророческой 
литературе, в частности, у пророков Исаии и Иеремии. Так, первый 
увещает народ Божий: «И Господь, Господь Саваоф, призывает вас в 
этот день плакать и сетовать, и остричь волоса и препоясаться вре-
тищем» (Ис 22:12). Свт. Кирилл Александрийский толкует постри-
жение волос как знак покаяния:



263значение пострижения волос в  православной церкви

Ибо находясь в страшном ожидании всяких бедствий и, видя угрожаю-
щую им опасность от жестокости Ассириян, они должны бы, оплакивая 
свою беспечность, умилостивлять Бога, остричь свои волосы и опоя-
саться во вретище, так как самые обстоятельства призывали к тому; но 
они делали совершенно противное тому … Бог призывал в то время плач 
и рыдание, и острижение и препоясание во вретища, они же предава-
лись увеселениям, приводя ещё более в неудержимый гнев против себя 
Того, Кто может погубить и спасти [Кирилл Александрийский].

В книге пророка Иеремии встречается такой призыв пророка: 
«Остриги волоса твои и брось, и подними (или возьми на уста) плачь; 
ибо бросил Господь и оставил поколение гнева своего» (Иер 7:29). 
Блаженный Иероним уточняет: «У древних стричь волосы было обы-
чаем всех скорбящих; теперь же признаком печали служит отпуска-
ние волос …» [Иероним Стридонский]. Интересно, что здесь мы на-
блюдаем изменение траурных обычаев на прямо противоположные. 
Возможно, это произошло под влиянием греко-римской культуры.

Описание пророческого служения отсылает к образу пророка 
Илии, о  котором в 4  Цар  1:8 говорится, что он был «весь в воло-
сах и кожаным поясом подпоясан по чреслам своим». Однако слова 
«весь в волосах» в еврейском оригинале текста могут пониматься 
двояко: у Илии были длинные волосы, или он носил власяницу (ср.: 
Зах 13. 4) [Ткаченко, 530]. Св. Иоанн Предтеча, совершавший своё 
пророческое служение по образу пророка Илии, по мнению древних 
авторов, например, Епифания Кипрского, был не только пророком, 
но и назореем, носившем длинные волосы [Минаева, 349].

Значение пострижения волос в Новом завете

Под влиянием назорейской традиции ко времени пришествия в мир 
Господа Иисуса Христа длинные волосы воспринимались большин-
ством верующих как средство выразить верность Творцу. Церковное 
предание приписывает ношение длинных волос Самому Христу Спа-
сителю и Его ученикам. Егесипп описывает брата Господня Иакова 
посвящённым Богу от утробы матери — человеком, который никогда 
не пил вина, не ел мяса, не стриг волос [Минаева, 349].



264 иван александрович банщиков

В примере апостола Павла можно усмотреть некоторое наруше-
ние назорейской традиции, когда он, отплывая из Коринфа, обрил 
себе голову «по обету» (Деян 18:18). По какому поводу апостолом 
был дан обет, остаётся неизвестным. Может быть, обет относился 
к путешествию апостола, к опасностям, которым апостол подвергал-
ся и за избавление от которых обещал особенный акт благодарности 
Богу [Таушев, 222]. Хотя согласно Закону Моисееву, завершение на-
зорейского обета должно было исполнять в Иерусалиме, но лица, 
давшие обет вне Иудеи и не имеющие возможности прибыть в Храм, 
могли завершить его дома или в той местности, в которой прожива-
ли [Алфеев, 326].

Наверное, парадоксальное для иудео-христиан мнение о воло-
сах мы встречаем у апостола Павла: «Не сама ли природа учит вас, 
что если муж растит волосы, то это бесчестье для него» (1 Кор 14:14). 
Но из дальнейшей истории Церкви мы должны признать, что эта гре-
ко-римская традиция не прижилась, по крайней мере, на Православ-
ном Востоке. В стрижении мужчиной волос нет никакой нравствен-
ной мысли: и потому бесчестие или осуждение мужа, не стригущего 
волосы, есть только обычное людское мнение без существенной ис-
тины и без глубокого основания [Филарет Московский].

Чинопоследование пострижения в чине крещения

С развитием литургической традиции христианской церкви обычаи 
классической символики, связанные с острижением волос, получили 
новый смысл и обширное применение. В настоящее время Церковь 
знает три вида пострига: крещальный, клерикальный и монашеский.

Крещальный постриг в раннехристианскую эпоху, вероятно, не 
совершался. Тем не менее, некоторые исследователи предполагают, 
что такой постриг мог иметь место по аналогии с античной практи-
кой перехода раба от одного господина к другому:

… Острижение волос означало посвящение божеству или — для раба — 
переход к новому хозяину; в крещении же человек становится «рабом» 
Бога, дарующего ему подлинную свободу и грядущую вечную жизнь 
[Рубан].



265значение пострижения волос в  православной церкви

В ранневизантийский период с принятием практики крещения 
младенцев данное священнодействие совершалось в присутствии 
крёстных спустя несколько лет после крещения, когда ребёнок воз-
растал. Обрядом пострижения волос отмечался переход от детского 
к подростковому возрасту [Желтов 1, 615].

Существует предположение, что данный постриг мог означать 
вступление ребёнка в клир конкретного прихода и соответствовал 
поставлению во чтеца. Чтобы подчеркнуть свой высокий статус, 
представители константинопольской знати стремились совершать 
пострижение волос своих детей именно в соборе святой Софии.

В поздневизантийскую эпоху обряд пострижения волос у детей 
был присоединён к чину омовения святого мира и переосмыслен как 
тот малый дар (или первый плод), который такое дитя может принести  
Христу, а также как признание над ним власти Христа [Желтов, 654].

До настоящего времени пострижение волос совершается в кон-
це крещения и миропомазания в рамках омовения знаков мира «во 
осмый день» и предполагает особое благословение, даваемое ново-
крещёному, «совершать всё в славу [Бога]…», а также «размышлять 
о Законе … и совершать дела... благоугодные [Ему]» вместе с вос-
приемником [Православное богослужение, 60].

Вторая молитва пострижения волос после крещения также го-
ворит о благословении младенца, подобно благословению Самуилом 
царя Давида, и о пребывании в новокрещёном Святого Духа, «дабы, 
возрастая годами, он до седин старости славу [Творцу] воссылал и 
во все дни жизни своей блага Небесного Иерусалима видел» [Право-
славное богослужение, 60].

Протопресвитер Александр Шмеман в книге «Водою и Духом» 
размышлял о последнем обряде в таинстве крещения так:

Пострижение всегда было одним из основных религиозных обрядов: 
символом послушания и жертвы. С незапамятных времён люди чувство-
вали в волосах наличие «маны», сосредоточение в них силы и энергии 
человека.

Также отец Александр называет это символическое действие 
«тайной волос», которое



266 иван александрович банщиков

подводит итоги значению таинства: восстановление человека как само-
го совершенного, самого прекрасного Божьего творения. Как будто Цер-
ковь, совершив работу по восстановлению, смотрит на человека и вос-
клицает радостно и ликующе: как ты прекрасен! [Шмеман, 158–159].

Поставление в клир

Вторым постригом является акт вступления верного в клир. Клери-
кальный постриг остался в современной практике в чине постав- 
ления во чтеца. После крестообразного пострига с призванием Име-
ни Пресвятой Троицы на кандидата надевают облачение свещенос-
ца — малую фелонь.

Второй молитвой епископ молится Богу об освящении кандида-
та и даровании ему «со всякой мудростью и разумом» Слова Божия 
«поучение и прочитание творити», а также о сохранении ставленни-
ка «в непорочном жительстве» [Чиновник, 193–194].

Далее прочитывается указанный архиереем отрывок из Апостола, 
после которого следует облачение в стихарь и читается увещевание: 
на всякий день Божественное Писание прочитывать, чтобы слушаю-
щие имели пользу от этого, целомудренно и свято жили, оправдывая 
своё избрание. Затем архиерей прославляет Господа и свидетельству-
ет собранию, что этот брат отныне чтец Святейшей Церкви.

По свидетельству Германа I, патриарха Константинопольского 
(715–730 гг.), диакону, священнику и епископу брили головы при 
каждой хиротонии [Герман, 49]. В настоящее время это не проис-
ходит, но кандидатам в «первую степень священства» подстригают 
четыре пряди волос в форме Креста в знак их послушания Церкви.

Поставление во чтецы — особый вид служения в Церкви. Чтецы 
исполняют ответственную роль в богослужебной жизни, они предста-
ют в Литургии Слова перед братьями и сёстрами с Божьим Словом и 
призваны распространять благую весть через чтение Святого писания.

Монашеский постриг

Постепенно обычай пострижения волос стал распространяться не 
только среди священства, но и среди монашествующих.



267значение пострижения волос в  православной церкви

В древней сохранившейся рукописи Евхология Barberini gr. 336 
встречается «молитва над желающим принять схиму [облик, одежду] 
монаха» [Евхологий, 176], а также чины малого и великого образов. 
Следует отметить, что эти чины находятся в разделе с чинами раз-
личных рукоположений и поставлений [Евхологий, 210–215]. Такое 
их положение свидетельствует о восприятии монашествующих как 
членов клира, подчинённых местному епископу, в соответствии с 4-м 
правилом IV Вселенского Собора. Таким образом, монашеский по-
стриг можно соотнести с хиротесией. В этом же Евхологии имеется 
другая рубрика, где о постриге говорится как о чине мирянском [Евхо-
логий, 219–222], в котором местный епископ не упоминается даже на 
ектениях и которое содержит заимствования из чина предкрещаль- 
ного оглашения и вообще крещальную символику [Желтов, 613].

Наименование пострига «вторым крещением» не подразумева-
ет его в прямом смысле, а указывает на символ рождения человека 
заново и на связанную с иночеством перемену ума, необходимость 
личности достичь созерцания Божественного мрака, повторяя не-
преложные для этого обеты [Польсков, 368].

Отметим, что облачение в монашеские одежды не предполага-
ло обязательного пострижения волос, однако вопрос о том, какая 
причёска лучше соответствует облику монаха в целом имел место. 
В среде мужского монашества сосуществовали две традиции — под-
стригать волосы достаточно коротко, либо наоборот отращивать их, 
что было практикой анахоретов и вызывало критику со стороны при-
верженцев общежительного образа жизни [Желтов, 614]. Древне-
русские чины пострига основывались на литургических традициях 
Константинополя XI в., однако в них, помимо чина «великого обра-
за», имеется собственный чин «малого образа», который представлял 
собой объединение сокращённого чина великой схимы и рясофор-
ного поставления [Желтов, 614]. Трёхчастную форму пострижение 
окончательно приобрело лишь в эпоху печатных изданий, т. е. не 
ранее XV–XVI вв.

На протяжении разных этапов церковной истории пострижение 
волос воспринималось не только как посвящение себя Богу, но и как 
знак отречения от себя и своего, определённых скорбей, и потому 
имело покаянный характер. «Желая жития постнического», человек 



268 иван александрович банщиков

стремится в корне изменить образ жизни и служить Господу со всем 
внутренним покаянием. В ходе пострига желающий принять ангель-
ский образ высказывается перед святым жертвенником и дружиной 
(т. е. братией обители) о своём стремлении стать частью этого со-
брания кающихся грешников и также обязуется хранить конкретные 
обеты — послушание, целомудрие и нестяжание [Требник монаше-
ский, 16]. В чинопоследовании монашеского пострига постригае-
мый сам трижды подаёт ножницы совершающему постриг епископу 
или игумену, тем самым показывая личное стремление к иноческому 
образу жизни.

Заключение

Подводя итог этому небольшому обзору, можно сделать следующие 
выводы. В Ветхом завете отношение к пострижению волос имеет раз-
личные аспекты: в Пятикнижии запрещается стричь волосы в знак 
посвящения себя Творцу, но пророки предписывают обрить голову в 
знак скорби и покаяния за тяжкие нарушения заповедей. В Новом за-
вете сохраняется обычай ношения длинных волос, например, среди 
апостолов. С распространением проповеди за пределами Палести-
ны апостол Павел подчёркивает важность следования сложившейся 
римской традиции обривания головы мужчинами (бывшими языч-
никами), дабы не нарушать местные нормы благочестия. Данная 
традиция не была свойственна Востоку и там не прижилась.

При совершении крещения в раннехристианскую эпоху постриг 
преимущественно совершался в знак перехода человека в «собствен-
ность» Богу. В ранневизантийский период данное священнодействие 
могло свидетельствовать о  достижении подросткового (зрелого) 
возраста ранее крещёным ребёнком. В поздневизантийскую эпоху, 
когда обряд был присоединён к крещению, он вновь стал восприни-
маться как посвящение себя Творцу или малый дар (первый плод), 
который младенец может принести Христу. Поставление в клир из-
древле сопровождалось пострижением волос в знак начала служе-
ния на ниве Христовой  — как и пострижение волос в крещении, 
которое знаменует всецелую преданность Богу и служение верного 
Богу христианина.



269значение пострижения волос в  православной церкви

Монашеские чины не всегда предполагали пострижение волос. 
Современная практика трехчастного деления монашеских чинов на 
Руси окончательно сложилась к XVI в., тогда как на Востоке чаще 
всего встречается пострижение в рясофор и схиму. Также постепен-
но сложился обычай повторного пострижения волос при поэтапном 
посвящении в разные степени монашества.

Источники

	 1.	 Ефрем Сирин = Ефрем Сирин, преподобный. Творения. Толкование на 
Пятикнижие. М. : Сибирская Благозвонница, 2017. 397 с.

	 2.	 Кирилл Александрийский = Творения Святых Отцев в русском переводе,  
издаваемые при Московской духовной академии. Творения святого Ки- 
рилла Александрийского. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Kirill_Aleksand 
rijskij/tolkovanie-na-proroka-isaiyu/2 (дата обращения: 21.12.2023).

	 3.	 Иероним Стридонский = Творения блаженного Иеронима Стридонско-
го. URL: https://azbyka.ru/otechnik/Ieronim_Stridonskij/shest-knig-tolko 
vanij-na-proroka- ieremiyu/ (дата обращения: 21.12.2023).

	 4.	 Православное богослужение = Православное богослужение: В пер. с греч. 
и церковнослав. яз. Кн. 4 : Последования таинств крещения и миропо-
мазания и другие чины воцерковления : С прил. церковнослав. текстов. 
2-е изд., испр. / Пер. свящ. Георгия Кочеткова, Б. А. Каячева, Н. В. Эппле; 
Сост. и предисл. свящ.  Георгия Кочеткова. М.  : Свято-Филаретовский 
православно-христианский институт, 2016. 192 с.

	 5.	 Чиновник = Чиновник архиерейского священнослужения  / Ред. игум. 
Михаил (Борей), Людоговский  Ф. Б., Стародубцев  О. В. М.  : Софрино, 
2005. 280 с.

	 6.	 Герман = Св. Герман Константинопольский. Сказание о Церкви и рас-
смотрение таинств / Вступит. статья П. И. Мейендорфа. Пер. и предисл. 
Е. М. Ломизе. М. : Мартис, 1995. 90 с.

	 7.	 Евхологий = Евхологий Барберини гр.  336  / Издание, предисловие и 
примечания Е. Велковской, С. Паренти; Пер. с итал. С. Голованова; Ре-
дакция русского перевода Е. Велковской, М. Живовой. Омск : Голованов, 
2011. 512 с.

	 8.	 Требник монашеский = Требник монашеский. СПб. : Библиополис, 2014. 
208 с.



270 иван александрович банщиков

Литература

	 9.	 Алфеев = Апостол Павел. Биография / Митрополит Иларион (Алфеев). 
М. : Познание, 2017. 591 с.: цв. ил.

	10.	 Желтов = Желтов Михаил, свящ. Крещение // Православная Энцикло-
педия. Т. 38. М. : Православная энциклопедия, 2015. С. 654.

	 11.	 Желтов 1 = Желтов Михаил, свящ. Пострижение // Православная Энци-
клопедия. Т. 57. М. : Православная энциклопедия, 2020. С. 615.

	 12.	 Минаева = Минаева В. В., Неклюдов К. В. Назореи // Православная Эн-
циклопедия. Т. 48. М. : Православная энциклопедия, 2017. С. 348–350.

	 13.	 Польсков = Польсков Константин, свящ. Монашеский постриг как Та-
инство Церкви. URL: https://azbyka.ru/monasheskij-postrig-kak-tainstvo- 
cerkvi#ch_0_2_3_1 (дата обращения: 22.12.2023).

	 14.	 Рубан = Рубан Ю. И. Крещение // Большая российская энциклопедия.  
URL: https://bigenc.ru/c/kreshchenie-1a607a (дата обращения: 25.01.2024).

	 15.	 Таушев = Аверкий (Таушев), архиеп. Руководство к изучению Священ-
ного Писания Нового Завета / Аверкий (Таушев), архиепископ. М. : Си-
бирская Благозвонница, 2019. Часть 2. Апостол: Деяния. Послания. Апо-
калипсис. 1008 с.

	 16.	 Ткаченко = Ткаченко А. А. Иоанн Предтеча // Православная Энциклопе-
дия. Т. 24. М. : Православная энциклопедия, 2010. С. 528–577.

	 17.	 Филарет Московский = Нечто о ращении власов / Филарет, митр. Мо-
сковский и Коломенский, свт. Прибавления к Творениям св.  Отцов, 2 
№ 19 (1860) 5. Раздел: II. Учение христианской нравственности. 241–
245 с.

	 18.	 Шмеман = Водою и Духом / протопресв. Александр Шмеман. Вступле-
ние в Церковь / протопресв. Николай Афанасьев. [М.] : Правосл. Свято-
Тихон. Гуманитар. ун-т, 2004. 454 с.



271

Надежда Леонидовна Михайловская
Москва, Свято-Филаретовский институт

особенности рубрики о положении 
в могилу в сербских православных 
последованиях погребения xiii–xvii веков

аннотация: Богослужение Сербской церкви, после обретения ею независи-
мости на рубеже XII–XIII вв., своим источником имело византийскую тради-
цию. При попадании в южнославянский регион византийские обряды опре-
делённым образом видоизменились, в них появились элементы, характерные 
для данного региона, при этом сохранялись и архаичные элементы. В период 
XIII–XVII вв. сербская традиция имела пересечения как с  болгарской, так и 
русской традициями, и в силу исторических причин к XVII в. сербская бого-
служебная практика практически полностью перенимает современную ей ли-
тургическую практику Русской церкви. Научный интерес представляет содер-
жание рубрики о положении в могилу сербских погребальных чинов в период 
с XIII по XVII вв., так как она сохраняет национальные особенности и имеет 
ряд значимых отличий как от более ранних византийских чинов, так и от рус-
ских чинов этого времени.

ключевые слова: Сербская православная церковь, сербская богослу-
жебная традиция, погребение, возлияние елея

В древней церкви основным смыслом и содержанием таинства по- 
гребения была твёрдая вера в рождение усопшего в жизнь вечную. 
Молитвы об усопших являлись дополнением, или, скорее, про-
должением чинов крещения. Об этом пишет, в частности, Мигель 
Арранц, его поддерживают и другие исследователи. «В дружеской 
переписке … с покойным парижским литургистом К. Я. Андронико-
вым, — пишет иером. М. Арранц, — мы сошлись в утверждении, 
что заупокойные чины имеют свои корни в таинстве крещения» 
[Арранц, 602]. Поэтому возлияние елея или мира, или помазание 
елеем, вместе с молитвой освящения елея, которая содержит эпикле-
сис, было главным действием таинства погребения [Кочетков, 37]. 



272 надежда леонидовна михайловская

Во втором тысячелетии христианской истории происходила транс-
формация восприятия таинства; соответственно менялось и воспри-
ятие его обрядовой стороны. Благодаря работам Ф. Христодулоса, 
П. Галадзы, Е. Велковской, З. Дашевской и Ю. Штонды можно соста-
вить представление о византийских погребальных чинах XI–XIV вв. 
Из предложенных исследователями реконструкций следует, что по-
мазание елеем или миром перед погребением в этот период совер-
шалось в различных районах византийской империи. В рукописи 
X в. Crypt. Г. β. X из монастыря Гроттаферрата есть указание на то, 
что елей освящался молитвой подобно тому, как это совершалось 
при крещении; также троекратно крестообразно возливали елей на 
тело усопшего с пением «Аллилуйя» [Χριστοδούλου, 57], подобно 
возлиянию елея в купель при крещении 1. Для возлияния использо-
валось также св. миро, а елей употреблялся при его отсутствии — 
такое указание есть в рукописи XI в. Crypt. Г. β. XLIII [Galadza, 233]. 
Представляет научный и практический интерес вопрос о том, как в 
дальнейшем эти элементы отразились в чинах Сербской православ-
ной церкви, находившейся на периферии Византийской империи и 
получившей автокефалию в начале XIII в.

Монашеское погребение

Наиболее ранний источник, так называемый Синайский палимпсест 
(РНБ Греч 70), не является собственно сербским: это сборник, кото-
рым в течение продолжительного времени пользовались монахи —  
представители разных славянских народов. Кодекс был записан в 
XII–XIII вв. поверх греческого текста среднеболгарской и древне-
русской скорописью и содержит сербские поновления XIV в. 2 В нём 
указано, что перед погребением иерей берёт в сосуд масло древено и 
творит трижды крест на лице, груди и коленях усопшего (Л. 23 об.), 
далее тело погребают, а при погребении положено петь тропарь «Ис-
чезох от рождения моего».

1	 Евхологий Барберини гр.  336  / Издание, предисловие, примечания Е.  Велков-
ской, С. Паренти. Омск : Голованов, 2011. С. 136.

2	 Сводный каталог славяно-русский рукописных книг, хранящихся в СССР XI–XIII. 
М. : Наука, 1984. 406 с. (№ 482).



273особенности рубрики о  положении в могилу в сербских 
православных последованиях погребения xiii–xvii  веков

Хронологически за Синайским палимпсестом следует сербская 
рукопись рубежа XIII–XIV вв. РНБ Гильф 21. Т. И. Афанасьева пред-
полагает, что данный сборник содержит перевод служб и молитв, 
сделанных в начале XIII в. на Афоне в кругу книжников св. Саввы 
Сербского [Афанасьева, 144]. Рукопись содержит только молитвы 
погребения, но о совершаемых литургических действиях свидетель-
ствует название молитвы — «Внегда в гроб взливают миро или мас-
ло крестообразно на умершего» (Л. 83 об.–84). Слова этой молитвы 
соотносятся с прошением великой крещальной ектеньи о том, что-
бы крещаемый был «привит и приобщён к Смерти и Воскресению 
Христа» 3

Помени, Господи Боже наш, в вере и уповании жизни вечные усып-
шаго брата нашего, имярек, яко благ и человеколюбец. Презре грехи 
и очищая неправды. Ослабы, отпусти, прости, вольное прегрешение и 
невольное, восставляй его в Святое второе пришествие Твое на при-
чащение вечных благ, их же ради на Те упова, истинного Бога и чело-
веколюбца. Яко Ты еси покой своему рабу, Христе Боже наш, и Тебе  
славу …

Этой молитвы нет в греческих ранних источниках — кодексе 
Barberini gr.  336 4, Синайском Евхологии Sin. glag. 37 5, евхологии 
Порфирия РНБ Греч. 226 6, но она присутствует во многих сербских 
и русских сборниках, в частности, в Чиновнике архиепископов Нов-
городских РНБ Соф 1056 [Чиновник, 148].

Сербские чины монашеского погребения XIV–XVII вв. имеют 
разные структуры и наполнение. Чины афонского происхождения 
на протяжении всего периода отражают одинаковый чин «егда при-
дем в гробницу». В текстах XIV в. РНБ Q.п.I.61, XV в., ГИМ СИН 307, 

3	 См.: [Православное богослужение, 42].
4	 Евхологий Барберини гр.  336  / Издание, предисловие, примечания Е.  Велков-

ской, С. Паренти. Омск : Голованов, 2011. С. 222–225.
5	 Geitler  L., Dr.  Euchologium : Glagolski spomenik manastira Sinai BRDA. Zagrebi  : 

U knijizarnici Lavoslava Hartmana, 1882. С. 104–107.
6	 Отчёт Императорской публичной библиотеки за 1883 г. СПб.  : Типография 

В. С. Балашова, 1885. С. 88.



274 надежда леонидовна михайловская

XVI в. хиландарской рукописи HM № SMS 171 7 он указан практиче-
ски идентично:

	 ·	 Тропарь «Земле зинувши, прими от тебя созданного».
	 ·	 Возлияние елея.
	 ·	 Тропарь «Образом креста Твоего» 8.
	 ·	 Стихиры «Духовная моя братие и спостницы …», на Слава и 

ныне — «И якоже рекл еси Господи Марфе …» 9.
	 ·	 Тропарь «Со духи праведных …».
	 ·	 Ектенья, Молитва «Боже духов».
	 ·	 Отпуст, 12 (15) метаний, «Вечная память» трижды.
	 ·	 Молитва разрешения «Во имя Отца и Сына и Святого Духа …» 

(опущена в ГИМ СИН 307).
	 ·	 Молитва духовного отца над гробом «Господь Милосердый …».

При этом о возлиянии елея указывается: «И взем масло, иерей, 
от кандила святых, преливай вреху мощи, творя образ креста, гла-
голе: „Аллилуйя“ трижды, „Господня земля и концы ея“ единожды, и 
тако утверждает гроб».

В монастыре Высоких Дечан при погребении монахов исполь-
зовался другой чин, возлияние елея сопровождалось не троекрат-
ным «Аллилуйя», а молитвой, идентичной РНБ Гильф 21 «Помяни, 
Господи, в вере и уповании жизни вечные усыпшаго брата нашего»:

	 ·	 «Исчезох от рождения моего …» — трижды, со стихами и бого-
родичным.

	 ·	 Трисвятое.
	 ·	 Тропарь «Глубинами мудрости …».

7	 Автор благодарит Государственный университет штата Огайо и монахов Хилан-
дарского монастыря за предоставление рукописи.

8	 «Образом креста Твоего, человеколюбче, смерть умертвисе и ад пленисе, и древ-
ли умерший вставшее песнь ти принесоше, тем вопием: Христе Боже, престав-
ленного от нас покои, идее же е всем веселящимся жилище у Тебе, славити Твое 
Божество».

9	 «И якоже рекл еси Господи Марфе …»; «Аз есмь воскресение, делом слово испол-
нил еси, оттуда призвав Лазаря. Тако и раба своего оттуда воздвигнет, Человеко-
любче».



275особенности рубрики о  положении в могилу в сербских 
православных последованиях погребения xiii–xvii  веков

	 ·	 Ектенья «Господи помилуй» 50 раз.
	 ·	 Святитель 10 сотворит 3 креста: на челе и на персех и на серд-

цы, взливае масло древено и глаголет сию молитву: «Помени, 
Господи Боже наш …».

	 ·	 Ектенья, отпустные возгласы, отпуст, 15 метаний.
	 ·	 Молитва на исход души «Владыко Господи, Боже, Вседержи

телю».
	 ·	 Молитва прощения «Во имя Отца и Сына и Святого Духа …».
		   (Дечан 67).

Сербских последований иноческого погребения без упомина-
ния о возлиянии елея обнаружить не удалось. В то же время некото-
рые византийские чины в XI–XII вв. уже не содержат данной рубри-
ки [Galadza, 233–236]. Русские чины иноческого погребения также 
содержат упоминание о возлиянии елея. Часть из них идентична 
указанным выше афонским (Требники XV в. РГАДА. Ф. 196. № 312 
XV в., Олонецкой духовной семинарии РГБ. Ф. 212. № 34). Такие бо-
гослужебные книги как «Чиновник архиепископов новгородских» 
(РНБ. Соф.1056, XIII в.) и Шереметьевский требник (РГАДА. Ф. 188 
№ 819, XIV в.) восходят к иной традиции: они содержат больше гим-
нографии «у гроба», имеют упоминания о возлиянии елея, но при 
этом слова, которые положено было произносить священнику при 
возлиянии, в них отсутствуют:

	 ·	 Посем поп взольет масло на тело мертваго и творит 3 кресты: 
на челе, на персех, на колену. Взяв тело, положат во гробе.

	 ·	 «Исчезох от рождения моего» — трижды, со стихами и богоро-
дичным, Тропарь «Покой, Боже …».

	 ·	 Разрешительная молитва «Во имя Отца и Сына …».
	 ·	 Посем поп, взем ласкарь, став на гроб, почерпь персти на че-

тыре части сыплет, глаголя «От земли взят и в землю посла: 
Всегда и ныне» (РНБ. Соф. 1056).

10	 Слово из рукописи восстановлено Д. Богдановичем. См.: Опис ћириличких руко-
писних књига манастира Високи Дечани / Богдановић Д. и др. Београд : Народ-
на Библиотека Србиjе, 2011. С. 236.



276 надежда леонидовна михайловская

	 ·	 Посем, влияну бывшу попом крестным образом на лици же и на 
перси и на колену и погребут, поем всим пением без скудности 
(РГАДА. Ф. 188. № 819).

Бельческое погребение

В сербских чинах бельческого (в том числе священнического) погре-
бения на протяжении всего периода сохраняется формула возлияния 
елея. Чаще всего она отличается от монашеской и представлена так: 
<священник> возливает елей в гроб умершего накрест, при этом 
произносит: «Крещаетсе раб Божий, имярек, елеем креста, в покои 
вечный во имя Отца и Сына и Святого духа. Аминь». И знаменует 
гроб (РНБ О.п.I.14 XIII в., Дечан 67, XIV в., ГИМ СИН № 307 XV в., 
HM.SMS.170 XVII в.). В рукописях РНБ О.п.I.14 и Дечан 67 имеется 
добавление: «Персть копая, глаголет „Господь те покои на лоне Ав-
раамли и Исакове и Иаковле идеже вси святи праведние почивают в 
свете лица Божия. Аминь“». В редких случаях используется формула 
с троекратным «Аллилуйя», как при погребении иноков (БАН Сыр-
ку 60 11, XVI в.). Структура рубрики бельческого чина «полагая во 
гроб» отличается разнообразием:

		  РНБ. О.п. I.14, кон. XIII в.
·	 «Исчезох от рождения моего …» — трижды, со стихами и 

богородичным.
·	 Молитва прощения: «Во имя отца и сына и Святого Духа …».
·	 Возлияние елея.
·	 Пс 50.
·	 Ектенья, молитва «Боже духов», отпуст.
·	 Молитва «Боже духов», Молитва в исхождение души.

		  Дечан 67, XIV в.
·	 «Исчезох от рождения моего …» — 9 раз, со стихами и бого-

родичным.
·	 Возлияние елея.

11	 Старый шифр 13.6.3. Сырку 50. 



277особенности рубрики о  положении в могилу в сербских 
православных последованиях погребения xiii–xvii  веков

·	 Ектенья, молитва «Боже духов», отпуст.

		  ГИМ СИН 307, XV в.
		  (После стихир целования)

·	 Возлияние елея.
·	 «Исчезох от рождения моего…». Слава и ныне. Богородичен.
·	 Символ веры.
·	 С Трисвятого по «Отче наш».
·	 Тропари «Помени, Господи …», «Глубиною мудрости».
·	 Слава и ныне, «Господи, помилуй» 40 раз, Отпуст.
·	 Молитва прощения над гробом.

		  БАН, Сырку 60, XVI в.
		  (После стихир целования)

·	 Тропарь «Земле зинувши, прими …».
·	 Возлияние елея.
·	 Тропарь «Образом креста Твоего».
·	 Самогласны стихиры.
	 <окончания нет>

		  Хиландар SMS.170, XVII в.
		  (После стихир целования)

·	 Трисвятое.
·	 «Со духи праведны».
·	 Ектенья, молитва «Боже духов», отпуст.
·	 Возлияние елея.
·	 Молитва разрешительная от духовного отца.
·	 Молитва прощения.
·	 15 метаний.

Несмотря на разнообразие структур, не удалось обнаружить 
сербских погребальных чинов для бельцов без возлияния елея. Для 
сравнения: в русских чинах это литургическое действие постепенно 
выпало или утратило смысл. В Чиновнике архиепископов Новгород-
ских РНБ. Соф 1056 XIII в. ещё сохраняется упоминание о возлиянии 
мира или масла крестообразно на гроб и на умершего с чтением мо-



278 надежда леонидовна михайловская

литвы «Помяни, Господи Боже наш …» [Чиновник, 148]. В Шереме-
тевском требнике РГАДА. Ф. 188. № 819 XIV в. молитва осталась, но 
упоминания о елее уже нет. В рукописях ещё более позднего време-
ни — требниках РГАДА. Ф. 196. № 312 XV в., Олонецкой духовной 
семинарии РГБ. Ф. 212. № 34 XV в. — нет упоминания ни о елее, ни 
указания на чтение молитвы, только сказано, что поп берёт лопату 
и сыплет землю на гроб крестообразно.

В силу исторических причин 12 Сербская православная церковь 
в XVII в. начинает использовать русские печатные богослужебные 
книги, что приостанавливает развитие собственной традиции. В со-
временном чине погребения мирян сохраняется указание, что перед 
тем, как останки будут опущены в могилу, архиерей или священник, 
взяв лопатой горсть земли, сверху крестообразно посыпает ею их, 
говоря: «Господня земля и исполнения ея, вселенная, и вси живущии 
на ней», затем выливает сверху елей из лампады или высыпает пе-
пел из кадила и закрывает гроб [Православное богослужение, 277]. 
Описание того же действия в монашеском требнике 13 отличается 
только тем, что в нём отсутствует упоминание о пепле из кадила. На 
практике происходит только посыпание землёй и высыпание пепла 
из кадила.

За прошедшие столетия погребение утратило черты церковного 
таинства и стало требой, в богослужебных текстах практически не 
прослеживается вера в Воскресение в жизнь вечную, утрачена связь 
погребения христианина с крещением — погружением в тайну Отца 
и Сына и Святого Духа. И в Сербии, и на Руси произошла и до на-
стоящего времени не преодолена редукция в восприятии таинства, 
которая, в свою очередь, имеет тесную связь с пониманием полноты 
воцерковления и церковности как таковой.

В настоящее время важно поставить вопрос о восстановлении 
духа и смысла погребения и вернуть ему христианское достоин-
ство. Это возможно в общинно-братском собрании христиан. Воз-
вращение утраченных литургических действий и их смысла уже 

12	 Подробнее см.: [Глибетич, 144–146].
13	 Требник монашеский. По синодальному изданию 1906 г. СПб.  : Библиополис, 

2014. 206 с.



279особенности рубрики о  положении в могилу в сербских 
православных последованиях погребения xiii–xvii  веков

сейчас осуществляется в Преображенском братстве при отпевании 
верных. В завершение приведём слова свящ. Георгия Кочеткова при 
отпевании верного мирянина: «Если Господь нас собрал сегодня 
здесь, это не случайно, мы не просто высказываем какие-то поже-
лания пред Богом, мы удостоверяемся снова и снова в нашей вере 
в то, что такие люди, как наш брат, уже наследуют жизнь вечную. 
И пусть эта жизнь расцветает, несмотря ни на какой мрак, пусть 
она действует в нас и через нас. Нас вместе! Надо найти этот путь 
единения со Христом и через Христа друг со другом» 14.

Сокращения

	     БАН	  Библиотека Академии наук (г. Санкт-Петербург)
	    ГИМ	  Государственный исторический музей (г. Москва)
	РГАДА	  Российский государственный архив древних актов (г. Москва)
	      РГБ	  Российская Государственная библиотека (г. Москва)
	     РНБ	  Российская национальная библиотека (г. Санкт-Петербург)

Литература

	 1.	 Арранц = Арранц М., иером. Избранные сочинения по литургике : В 5 т. 
Т. 2 : Таинства Византийской традиции. М. : Институт философии, тео-
логии и истории св. Фомы, 2003. 680 с.

	 2.	 Афанасьева = Афанасьева Т. И. Евхологий Саввы Сербского и его рецеп-
ция в Древней Руси XIII–XIV вв. // Древняя Русь. Вопросы медиевистики. 
2019. № 4(78). С. 144–156.

	 3.	 Велковска = Велковска Е. Чины погребения в византийской традиции // 
Православное учение о церковных таинствах : V Международная Богослов-
ская конференция русской православной церкви (Москва, 13–16 ноября 
2007 г.) : В 3 т. М. : Синодальная библейско-богословская комиссия, 2009. 
Т. 3 : Брак. Покаяние. Елеосвящение. Таинства и тайнодействия. С. 455–473.

	 4.	 Глибетич = Глибетич  Н. Движение литургического обновления в со-
временной Сербии // Вестник Свято-Филаретовского института. 2020. 
Вып. 36. С. 129–156.

14	 Архив Преображенского братства, 21.07.2021.



280 надежда леонидовна михайловская

	 5.	 Дашевская = Дашевская З. М., Штонда Ю. А. Возникновение и развитие 
чинопоследования христианского погребения в Византии в X–XII  ве-
ках // Вестник Свято-Филаретовского института. 2017. № 24. С. 46–60.

	 6.	 Кочетков = Кочетков  Г., свящ. Тайны и таинства человека и церкви  :  
Опыт современной мистагогии второй ступени  : В  3  ч. Ч.  3  : Христи-
анская (православная) эсхатология и апокалиптика. Заключение. М.  : 
Свято-Филаретовский православно-христианский институт, 2018. 232 с.

	 7.	 Православное богослужение = Православное богослужение: В пер. с греч. 
и церковнослав. яз. Кн. 4 : Последования таинства крещения и миропо-
мазания и другие чины воцерковления : С прил. церковнослав. текстов. 
2-е изд., испр. / Пер. свящ. Георгия Кочеткова, Б. А. Каячева, Н. В. Эппле; 
Сост. и предисл. свящ. Георгия Кочеткова. М.  : Свято-Филаретовский 
православно-христианский институт, 2016. 192 с.

	 8.	 Чиновник = Чиновник архиепископов Новгородских  : Древнерусский 
Требник РНБ, Соф. 1056 / Вступ. ст. и подгот. текста к изд. свящ. М. Жел-
тов. М. : Изд-во Сретенского монастыря, 2017. 224 с.

	 9.	 Galadza = Galadza P. The Evolution of Funerals for Monks in the Byzantine 
Realm  : From the Tenth to the Sixteenth Century  // Orientalia Christiana 
Periodica. 2004. № 70. Р. 225–257.

	10.	 Velkovska = Velkovska E. Funeral Rites According to the Byzantine Liturgical 
Sources // Dumbarton Oaks Papers. 2001. V. 55. P. 21–51.

	 11.	 Χριστοδούλου = Χριστοδούλου Θεμιστοκλῆς Στ., Πρωτ. Ἡνεκρώσιμη 
ἀκολουθία κατὰ τούς χειρόγραφους κώδικες 10ου  —12ου αἰώνος. Τ.  II  : 
Εἰσαγωγικά, Κωδικολογικά, καὶ Παλαιογραφικὰ Κείμενα. Θήρα : Θεσβίτης, 
2005. 507 σ.



281

Олег Олегович Глаголев
Екатеринбург, Свято-Филаретовский институт

понимание вещества таинства евхаристии 
в молитвах епископа макария (опоцкого)

аннотация: Доклад посвящён осмыслению евхаристической традиции испо-
ведником веры XX в. епископом-катехизатором Макарием (Опоцким). В нём 
анализируются тексты молитв епископа Макария и членов основанных им 
братств в Череповце, Великом Новгороде и других городах. Показано осмыс-
ление в православном церковном братстве вещества таинства — Вина-Кро-
ви и Хлеба-Тела Христовых как союза и завета братской любви конкретных 
людей к своему братству и всей Церкви. Литургическое творчество и практи-
ка епископа Макария и его братств позволяют говорить об изменении пони-
мания церкви и церковных таинств от характерного для Константиновской 
эпохи более символического к более жизненному, экзистенциальному, вопло-
щённому, связанному с опытом личностной соборной жизни христиан в усло-
виях гонений.

ключевые слова: Епископ Макарий (Опоцкий), евхаристия, 
литургическое возрождение, братство, новомученики, исповедники, 
молитва, таинство, вещество таинства, церковь

Молитвы епископа Макария (Опоцкого) — уникальный литургиче- 
ский памятник XX века, отражающий жизнь церкви в переломный 
исторический период, связанный с тотальными гонениями на хри-
стиан в Советском Союзе и одновременно с возрождением опыта 
общинной и братской жизни. Молитвы были написаны епископом 
Макарием, который сам был устроителем братств, и, возможно, кем-
то из его духовных чад, и вошли в практику жизни братчиков.

Особый интерес вызывают молитвы, связанные с евхаристией 
(молитвы перед причастием, толковательное переложение молитвы 
«Отче наш» и др.), которую, как мы увидим, епископ-катехизатор 
Макарий не мог не опознавать как завершение таинства просве-
щения, включающего кроме евхаристии, согласно современному 



282 олег олегович глаголев

пониманию мистагогии, таинство предкрещального покаяния, 
таинство крещения и таинство (миро-)помазания 1.

Церковному опыту еп. Макария и его братств посвящены истори-
ческая монография А. Г. Дмитренко 2, а также исследование А. В. Бу- 
дановой 3. Вопроса о литургическом наследии и творчестве епископа 
Макария в богословском и экклезиологическом контексте касает-
ся З. М. Дашевская в статье «Переводы анафоры святителя Иоанна 
Златоуста в первой половине ХХ  века: богословская интерпрета-
ция литургического текста» 4, также отдельные молитвы епископа 
Макария в богословско-антропологическом ключе З. М. Дашевская 
рассматривает в статье «Образы страны, церкви, народа и человека 
в молитвах о России революционного времени» 5.

В богатом дарами богословии XX в. молитвы епископа Мака- 
рия — купленный дорогой ценой духовный опыт мучеников и ис-
поведников веры, членов православных братств Русского Севера. 
В этих молитвах такая же свежесть и укоренённость в евангельской 
традиции понимания вещества таинства евхаристии, Тела и Крови, 
как в раннехристианских текстах Деяний апостолов или «Дидахе». 
Сохранившиеся тексты молитв епископа Макария, собранные в еди-

1	 Тайны и таинства Человека и Церкви. Ступень 1 / I. Опыт современной мистагогии 
первой ступени. Часть  I : Введение в таинствоводство (мистагогию); Таинство 
просвещения; Тринитология; Таинство покаяния; Патерология. С. 127.

2	 Дмитренко А. Г. За святую правду любви и братства : Епископ-катехизатор Ма-
карий (Опоцкий), 1872–1941 : Биография. Проповеди. Письма. Литургическое 
наследие. Воспоминания  / Предисл. С. Л.  Фирсов. М.  : Свято-Филаретовский 
православно-христианский институт, 2021. 440 с.

3	 Буданова А. В. История православного братства, созданного епископом Макари-
ем (Опоцким) : выпускная квалификационная работа / А. В. Буданова. М.  : [б. 
и.], 2019. 109 с. Также см. её статью: Буданова А. В. «Связанные союзом любви» 
: Из истории братства епископа Макария (Опоцкого) // Избранные молитвы : Из 
наследия братства епископа Макария (Опоцкого) / Авт. предисл. проф.-свящ. Ге-
оргий Кочетков; Публикатор Д. С. Гасак. М. : Культурно-просветительский фонд 
«Преображение», 2015. С. 81–90.

4	 Дашевская З. М. Переводы анафоры святителя Иоанна Златоуста в первой поло-
вине ХХ  века: богословская интерпретация литургического текста  // Вестник 
Свято-Филаретовского института. 2020. Вып. 36. С. 26–57.

5	 Дашевская З. М. Образы страны, церкви, народа и человека в молитвах о России 
революционного времени // Государство, религия, церковь в России и за рубе-
жом. 2019. № 1–2. С. 328–346.



283понимание вещества таинства евхаристии  
в молитвах епископа макария (опоцкого)

ное издание, позволяют увидеть, каким образом в евхаристии от-
крывается сакраментальная и мистическая природа Церкви.

В Хлебе — Тайна Церкви

В толковательном переложении молитвы «Отче наш» о хлебе гово-
рится именно в евхаристическом ключе как о веществе таинства, 
связанном с памятью о хлебе Тайной вечери. «Взирая очами веры 
на сей приготовленный и молитвою освящённый хлеб и вкушая 
его, я вспоминаю Тебя, вземшаго на Тайной вечери подобный сему 
Хлеб». А вино это память о Крови Христа, «излиянной на Голгофе», 
святая чаша, «чрез которую Ты открыл мне и запечатлел в памяти 
моей Новый Завет Твой».

Мы можем сказать, что это довольно традиционный подход, 
но сами слова «Новый Завет Твой» для епископа Макария имеют 
особую внутреннюю силу, он почти всегда добавляет притяжатель-
ное местоимение «Твой», когда говорит о Новом Завете. Новый За-
вет — это не просто новый эон, а то, что неразрывно соединено со 
Христом. Когда еп. Макарий говорит о хлебе и вине, Теле и Крови, 
то у него это никогда не оторвано от личности Спасителя, опреде-
лённых отношений с Ним. Данный в веществе Таинства образ обыч-
но адресует нас к первообразу: вино евхаристии — к Чаше Тайной 
вечери и Крови Спасителя; вода крещения — к водам Иорданским, 
в которые сходил Христос, и водам первого дня творения. Такова 
особенность онтологического понимания таинств. А епископ Мака-
рий от образа идёт не к первообразу, а к первореальности, его по-
нимание вещества таинства устремляет нас не к сущности-эссенции, 
а к экзистенции — существованию или к жизни Троицы и к жизни  
и Личности Христа.

Например, когда он говорит о хлебе, то этот хлеб означает (как 
бы содержит в себе) одновременно и Тело, и Кровь Христовы как на-
чало действия веры. То есть владыка Макарий обычно говорит о них 
отдельно, но, например, в толковательном переложении молитвы 
Господней он просит: «хлеб, необходимый для нашего существа, т. е. 
для души нашей, каким является живоносное тело Христа Твоего и 
Новый Завет в крови Его, подавай нам на каждый день, дабы пи-



284 олег олегович глаголев

таясь сими тайнами, мы могли умудриться и усовершенствоваться 
во  святом Домостроительстве». Смысл евхаристии связывается 
таким образом со способностью наилучшим образом участвовать 
в созидании Церкви.

Через евхаристический хлеб, что важно для епископа Макария, 
мы приобщаемся к Тайне Церкви как истинного Тела Христа. Это 
наследует павловой экклезиологии (ср. 1 Кор 12:12–27), где Сам 
Христос действует через Церковь Тело Христово — как союз любви 
Своих учеников. «Сие Тело (союз [Любви]) создавайте в Моё воспо-
минание», — пишет епископ Макарий. Не просто «устраивайте такое 
богослужение в память обо Мне», как часто понимают слова «сие 
творите в Моё воспоминание», а создавайте из себя это Тело в Моё 
воспоминание! И молящийся сам просит допустить его к участию в 
этом созидании Тела Христова. Вкушение евхаристического хлеба, 
приобщение Тела — это возможность участвовать в созидании Церк-
ви и Её служении. Церковь представляется через служение Литургии 
как то, что всегда творится.

В Крови — Завет братской любви и Свободы

В святом хлебе открывается «тайна истинного Тела» 6, которое после 
воскресения Христа осталось на земле — Церкви, «таинственного 
единства», «братского единства» христиан со Христом и с Отцом. 
В «зёрнах спечённого хлеба» — и символ соединения «послушных 
Новому … Завету братской любви». Интересно, что редакторы сбор-
ника молитв поправили аутентичное слово «спечённого» на привыч-
ное <и>«спечённого», хотя в нём существенный нюанс: хлеб не про-
сто подвергается термической обработке — испекается, но именно 
спекается — перемолотая мука в огне соединяется неразрывно на 
молекулярном уровне.

Совместное вкушение Хлеба-Тела на каждой евхаристии — знак 
и одновременно воплощение «постоянства общения друг с другом» 

6	 Избранные молитвы : Из наследия братства епископа Макария (Опоцкого)  / 
Авт. предисл. проф.-свящ. Георгий Кочетков; Публикатор Д. С.  Гасак. Изд. 2-е, 
испр., доп. М. : Культурно-просветительский фонд «Преображение», 2016. 128 с.:  
ил. С. 42.



285понимание вещества таинства евхаристии  
в молитвах епископа макария (опоцкого)

любящих Христа учеников 7, говорится в «Молитве о созидании Тела 
Церкви Христовой, об исполнении Нового Завета в Крови Его».

Важно, что «Новый Завет» — это именно Завет «братской люб-
ви», заключённый Отцом во Христе со Своими народом как со Свои-
ми детьми после Моисеева завета праведных дел и Давидова завета 
надежды 8. В этом и принципиальная новизна Завета — одоление 
братской любовью посеянной при грехопадении и всё время расту-
щей вражды детей Одного со Христом Отца.

Ещё из «Молитвы перед вкушением святого Хлеба и Чаши 
благословения» мы узнаём о Новом Завете, к которому мы при-
общаемся через Кровь Христову, что это Завет Свободы, освобож-
дения, данного Христом не вообще всем, но Своим братьям. «Сия 
любовь Твоя до смерти крестныя проявилась в Твоей ревностной 
заботе — освободить Свою братию и спасти Церковь от влияния 
и зависимости начальства и властей, удерживающих народы в не-
ведении Тебя и Твоего светозарного Царства». Заключивший этот 
Завет с Богом во Христе сам становится его носителем, приобщаясь 
Крови Христа под видом вина, отныне хочет «жить и трудиться, 
исполняя сей завет … любить и охранять братию и сёстры» 9, как  
Сам Христос.

«В Святой Чаше — благословенном вине» Новый Завет рас-
крывается как «самоотверженная любовь к … братии», учащейся 
у Христа. Переданная Христом Чаша — это и знак Его учения (не 
в смысле некоего богословского дискурса, а опыта и откровения), 
и знак отношений: Христос не только Учитель, но и Брат Своим 
ученикам.

Собирать послушных Тебе людей

В молитвах епископа Макария есть и понимание евхаристии как ча-
сти таинства просвещения, или крещения в широком смысле слова, 

7	 Избранные молитвы. С. 42.
8	 См.: Кочетков Георгий, свящ. «В начале было Слово» : Катехизис для просвещае-

мых. Изд. 3-е, испр. и доп. М. : Свято-Филаретовский православно-христианский 
институт, 2018. 464 с. : ил. С. 139–160.

9	 Избранные молитвы. С. 49.



286 олег олегович глаголев

несущего полноценное воцерковление человека, через которое он 
входит в определённое церковное собрание как в семью учеников 
Христа. То, как описываются ожидаемые дары причащения — «вку-
шения святого Хлеба и Чаши благословения» — отсылает нас ко кре-
щению и миропомазанию.

Причащение владыка Макарий понимает не только как личное 
возрождение человека, но и как открывающуюся ему возможность 
созидать Церковь. «Господи, крести меня и братию мою Духом Свя-
тым и огнём ревности о Славе Твоей, которую Ты обещал любящим 
Тебя. По опыту жизни своей знаю, Господи, и исповедую, что без 
Тебя, без исполнения Духом Святым мы бессильны в созидании 
Тела — Церкви Твоей, в подвиге братотворения» 10.

Тот, кто приобщается Телу Христову, обретает в себе желание 
созидать Тело Христа, «строить святую семью» 11 из покорных Христу 
людей и, становясь одним из них, он просит для этого освобождения 
от немощей дарования премудрости, «огня любви Отчей», способ-
ности «избирать из суетной среды» 12 послушных Христу людей.

Приобщение к Телу и Крови Христовым рождает в человеке 
чувство обязанности «собирать братию во едино Тело Твоё, или в 
братское общежитие, где бы было единомыслие, единодушие и всё 
(приобретённое) общее, где бы все члены заботились друг о друге». 
Принципиально, что евхаристическое соединение во Христе приво-
дит к уподоблению Христу, охристовлению жизни, готовности от-
давать жизнь прежде всего «за своих по вере» 13.

Молитвы епископа Макария (Опоцкого) несут в себе очень лич-
ностный взгляд, обращённый ко Христу. Этот взгляд определяется не 
одним лишь превышающим рациональное познание бессеменным 
зачатием Христа и Его непричастностью греху, а также уникальным 
соединением Божеского и человеческого начал в единой Личности 
Христа, но тем, что Христос — Один единственный в истории Сын 
Божий и Сын Человеческий, именно Он и никто иной. Для владыки 

10	 Избранные молитвы. С. 49.
11	 Там же. С. 43.
12	 Там же. С. 46.
13	 Там же. С. 48.



287понимание вещества таинства евхаристии  
в молитвах епископа макария (опоцкого)

Макария само размышление о Теле и Крови и приобщение к ним оз-
начают возможность через таинство дотянуться до Самой Личности 
Христа, войти с Ним не только в мистериальное образно-символи-
ческое общение, но и в общение мистическое.

Епископ Макарий (Опоцкий) — один из русских богословов-
практиков, увидевших в евхаристии гигантский запас энергии веры, 
любви и свободы. Таковыми были священномученики архиеп. Пав-
лин (Крошечкин), свящ. Анатолий Жураковский, исповедники веры 
архимандриты Таврион (Батозский), Сергий (Савельев), Серафим 
(Суторихин) и ещё множество свидетелей веры в Русской церкви. 
Та же богословская интуиция была развита в середине — второй по-
ловине ХХ в. русскими богословами Парижской школы — протопрес-
витерами Николаем Афанасьевым и Александром Шмеманом. Как 
и во времена первых христианских мучеников, Тайна Благодарения 
Отца за жизнь, за Крёстный путь Сына и за дар Духа была как будто 
заново открыта в церкви. Исполненное благодарностью Богу сердце 
человека оказалось не только устойчивым против самого коварного 
и жестокого зла и неверия, но стало способным делиться верой и 
радостью жизни по вере, готовым и к жизни, и к смерти со Христом, 
сопогребаясь с Ним ежедневно.

Так ежедневно совершавший евхаристию многие годы в ста-
линских лагерях архимандрит Таврион (Батозский) говорил в про-
поведи ставшие знаменитыми слова о пасхальной благодарности, 
которая не уменьшается даже на каторжных работах: «Были такие 
минуты: везёшь тачку, нет никаких сил, а вместе с тем падаешь 
на колени и говоришь: „Слава Тебе, Господи! В дни Твоей Пасхи 
я тащу эту тачку! Какой я счастливый! Как счастливы родители, 
которые дали мне жизнь! Я  за правду Христову, за Церковь, за 
слово Божие, за жизнь христианскую умираю здесь!“» 14. И  в за-
ключении отец Таврион имел откровение, что в его ежедневном 
служении евхаристии нуждаются многие не связанные с  ним  
напрямую люди 15.

14	 Бычков С. С. Страдный путь архимандрита Тавриона. М., 2007. С. 127.
15	 А когда в первый раз попал в тюрьму, то пошёл по стопам отца Иоанна Крон-

штадтского. Я горел желанием совершать ежедневно Божественную литургию. 



288 олег олегович глаголев

Протопресвитер Николай Афанасьев хотел видеть в евхаристии 
манифестацию Церкви, и этим желанием проникнута его 
евхаристическая экклезиология. Но принципиальные вопросы от-
деляют эту богословскую интуицию от явления Церкви, на которую 
она указывает: необходимо ещё ответить на вопрос, как связаны 
между собой люди, собравшиеся для участия в евхаристии, во что 
они верят, на что надеются, чем живут, куда и для чего отправятся 
после богослужения.

Для епископа Макария евхаристия, совершающаяся в братском 
собрании,  — способ общения во Христе, актуализирующий дары 
крещения. В евхаристии совершается наитие Духа, Который не про-
сто сходит на Дары и на людей. Действие Святого Духа или действие 
Отца Небесного направлено на церковное собрание не просто как 
на свой объект; собрание становится в некотором смысле источни-
ком, обеспечивающим это благодатное действие. Как при крещении 
вода может остаться водой, по свидетельству свт. Григория Нисского 
в «Большом огласительном слове», так хлеб и вино могут остаться 
только хлебом и вином, и тогда «мы без наития Святого Духа, от 
Отца чрез Тебя посылаемого, бываем плохими, бесполезными служи-
телями Церкви, бываем сухими ветвями Лозы, лишёнными доверия 
у Тебя и любви Отца Твоего» 16.

Епископ Макарий, как настоящий ученик, пошёл дальше сво-
его учителя — основателя Крестовоздвиженского трудового брат-
ства Николая Неплюева, развив откровение о братстве как престо-
ле, на котором совершается подлинное служение Новому Завету 
Христа. «Веществом» таинства евхаристии становится для епископа 
Макария сама Новозаветная Церковь. В этом он выходит за пределы 
мистериального опыта к опыту мистическому. Его литургическое 
богословие, выраженное в молитвах, представляет собой не просто 
частные пастырские интуиции, а эсхатологическое знамение, име-
ющее значение для всей церкви в XX–XXI веке.

И там, в тюрьме, я раскрыл для себя жажду и потребность людскую, как они ждут 
наших молитв и жертвоприношений». (Бычков С. С. Страдный путь архимандри-
та Тавриона. М. : Тэтис Паблишн, 2007. С. 49).

16	 Избранные молитвы. С. 49–50.



289понимание вещества таинства евхаристии  
в молитвах епископа макария (опоцкого)

Источники и литература

	 1.	 Избранные молитвы : Из наследия братства епископа Макария (Опоцко-
го) / Авт. предисл. проф.-свящ. Георгий Кочетков; Публикатор Д. С. Га-
сак. Изд. 2-е, испр., доп. М. : Культурно-просветительский фонд «Преоб-
ражение», 2016. 128 с. : ил.

	 2.	 Буданова А. В. История православного братства, созданного епископом 
Макарием (Опоцким) : выпускная квалификационная работа / А. В. Бу-
данова. М. : [б. и.], 2019. 109 с.

	 3.	 Буданова А. В. «Связанные союзом любви» : Из истории братства епи-
скопа Макария (Опоцкого) // Избранные молитвы : Из наследия брат-
ства епископа Макария (Опоцкого)  / Авт. предисл. проф.-свящ. Геор-
гий Кочетков; Публикатор Д. С. Гасак. М. : Культурно-просветительский 
фонд «Преображение», 2015. С. 81–90.

	 4.	 Бычков С. С. Страдный путь архимандрита Тавриона. М., 2007.
	 5.	 Дашевская З. М. Образы страны, церкви, народа и человека в молитвах 

о России революционного времени // Государство, религия, церковь в 
России и за рубежом. 2019. № 1–2. С. 328–346.

	 6.	 Дашевская З. М. Переводы анафоры святителя Иоанна Златоуста в пер-
вой половине ХХ века: богословская интерпретация литургического тек-
ста // Вестник Свято-Филаретовского института. 2020. Вып. 36. С. 26–57.

	 7.	 Дмитренко А. Г. За святую правду любви и братства : Епископ-катехи-
затор Макарий (Опоцкий), 1872–1941 : Биография. Проповеди. Пись-
ма. Литургическое наследие. Воспоминания  / Предисл. С. Л.  Фирсов. 
М.  : Свято-Филаретовский православно-христианский институт, 2021. 
440 с. : 81 цв. ил.

	 8.	 Кочетков Георгий, свящ. «В начале было Слово» : Катехизис для просве- 
щаемых. Изд. 3-е, испр. и доп. М. : Свято-Филаретовский православно- 
христианский институт, 2018. 464 с. : ил.

	 9.	 Кочетков Георгий, свящ. Тайны и таинства Человека и Церкви. Сту-
пень 1 / I. Опыт современной мистагогии первой ступени. Часть I : Вве-
дение в таинствоводство (мистагогию); Таинство просвещения; Трини-
тология; Таинство покаяния; Патерология. Изд. 2-е, испр. 288 с. : ил.



Церковно-историческая секция



291

Дмитрий Владимирович Лобанов
Москва, Храм свв. Космы и Дамиана в Старых Панех

архимандрит сергий (савельев):  
аспекты раннего этапа биографии

аннотация: Статья посвящена раннему этапу биографии архимандрита  
Сергия (Савельева) (1899–1977) вплоть до его ареста 29 октября 1929 г. Осо-
бое место в статье уделено происхождению и семье архимандрита Сергия 
(в  миру Василия Петровича Савельева). Подробно рассматривается период 
пребывания группы молодых людей, объединившихся вокруг Василия Петро-
вича Савельева в православную общину-семью, в храме свв. Космы и Дамиа-
на в Старых Панех.

ключевые слова: Архимандрит Сергий (Савельев), православная общи-
на-семья, церковь Космы и Дамиана, монахиня Серафима (Савельева), 
иеромонах Варнава (Гоголев), протоиерей Пётр Иванович Архангельский

Архимандрит Сергий (в миру Василий Петрович Савельев) родился 
11 апреля (24 апреля по н. ст.) 1899 г. в Москве в семье отставного 
фельдфебеля Петра Никитича Савельева и его жены Екатерины Пав-
ловны. Он был крещён 12 апреля в церкви Рождества Богородицы в 
Старом Симонове [ЦГА Москвы, 231 об.–232]. Родители архимандри-
та Сергия были глубоко верующими людьми и смогли передать сыну 
эту веру своей жизнью. Екатерине Павловне, своей матери, будущий 
архим. Сергий был обязан своей горячей верой и любовью ко Христу, 
которые сохранил навсегда [Богословский, 3].

П. Н. Савельев, отец архимандрита Сергия, происходил из кре- 
стьян деревни Татарниковой Сотницынской волости Шацкого уезда 
Тамбовской губернии [ЦГА Москвы, 231 об]. После службы в армии он 
служил управляющим в имении графа Андрея Евграфовича Воронцо-
ва-Вельяминова, предводителя дворянства Шацкого уезда Тамбовской 
губернии. В городе Шацке и селе Сасове, где находился дом, подарен-
ный П. Н. Савельеву графом А. Е. Воронцовым-Вельяминовым, прош-
ли детство и юность Василия Петровича Савельева [Богословский, 3; 



292 дмитрий владимирович лобанов

Серафима, 40]. Осенью 1927 г. П. Н. Савельев переехал в Москву и 
жил у дочери — Евдокии Николаевны («Душеньки»). Он скончался в 
июне 1928 г. и был погребён на Ваганьковском кладбище [Сергий, 13, 
47, 61–62; Серафима, 53]. Мать архимандрита Сергия Екатерина Пав-
ловна умерла в 1921 г. и была погребена в Сасово [Серафима, 32, 44].

После окончания Шацкого реального училища в 1917 г. по на-
стоянию отца Василий Петрович Савельев поступает в Технологиче-
ский институт в Петрограде. Однако октябрьский переворот 1917 г. 
и начавшаяся Гражданская война помешали дальнейшей учёбе. Со-
бытия октября 1917 г. В. П. Савельев встретил без радости. В даль-
нейшем он вспоминал, что «совершенно не был подготовлен к вос-
приятию и оправданию насильственного пути, которым совершался 
перелом семнадцатого года. … Сердце искало чего-то другого, каких-
то иных путей» [Сергий, 20].

В 1918 г. Василий Петрович устраивается на санитарный поезд, 
прикреплённый к Восточному фронту, команда санитаров которого 
состояла из студентов Технологического института и института Ин-
женеров путей сообщения. В последующем он пробует свои силы в 
качестве инструктора, а потом и заведующего инструкторским отде-
лом в Северо-Тамбовском союзе кредитных товариществ [Сергий, 21, 
23]. В этой должности Василий Петрович был направлен на Высшие 
кооперативные курсы в Москву, а затем, окончив их в 1922 г., остал-
ся в Москве на работе в Центральных кооперативных организациях. 
В 1922 г. он поступил на экономическое отделение Коммерческого 
института (в будущем — Института народного хозяйства им. Плеха-
нова) [Гусарова, 8; Сергий, 23].

Тогда же, в 1922 г., Василий Петрович в Плехановском инсти-
туте встречает новую студентку Лидию Николаевну Галкину. Эта 
встреча стала решающей в их жизни. В 1924 г. Лидия Николаевна, 
впоследствии монахиня Серафима, становится его женой [Гусарова, 
7, 9]. Л. Н. Галкина родилась 8 февраля 1900 г. в семье иваново-воз-
несенского купца Николая Вонифатьевича Галкина, происходившего 
из мещан города Шуи, и Екатерины Ивановны Шагуриной, дочери 
мануфактур-советника Ивана Алексеевича Шагурина, доверенного 
лица иваново-вознесенских фабрикантов и меценатов Гарелиных 
[ЦГА Москвы, 222 об.–223; Алфавит, 730].



293архимандрит сергий (савельев):  
аспекты раннего этапа биографии

В 1918–1922 гг. Л. Н. Галкина училась на социально-экономиче-
ском факультете Иваново-Вознесенского политехнического институ-
та, образовавшегося на основе эвакуированного Рижского политех-
нического института. В 1922 г. социально-экономический факультет 
был закрыт, и научный руководитель Лидии Николаевны философ 
и правовед Э. Э. Понтович начал преподавать в Плехановском ин-
ституте в Москве. Туда же поступила и Л. Н. Галкина [Гусарова, 6–7].

Плехановский институт пришлось вскоре оставить из-за начав-
шихся там идеологических чисток среди преподавательского состава 
[Сергий, 23]. Василий Петрович вместе с Лидией Николаевной по-
ступают в институт Слова, основанный философом И. А. Ильиным. 
1922 год для института Слова был критическим: из него были уво-
лены ведущие преподаватели, а на «философском» пароходе высла-
ны из страны Н. А. Бердяев и И. А. Ильин. Проучившись в институте 
Слова около двух лет, Савельевы покидают и его [Серафима, 9].

В 1924 г. группой молодых людей, куда входили и Савельевы, 
был организован закрытый семинар по изучению русской дорево-
люционной культуры во главе с преподавателями вуза философами 
Валерианом Николаевичем Муравьёвым и Александром Константи-
новичем Горским-Горностаевым, последователями идей родоначаль-
ника русского космизма Н. Ф.  Фёдорова. Именно здесь будущему 
архимандриту Сергию становится ясно, что «всё самобытное, под-
линно русское в нашей духовной культуре в той или иной степени 
связано с религией и имеет истоком Православие» [Сергий, 25–26].

В это время вокруг В. П. Савельева постепенно образовалась и 
сплотилась группа молодых людей, близких по духу, поиски исти-
ны и идеалы которых привели их к решению изменить свою жизнь. 
Не оставляя своих занятий историей и философией, молодые люди 
ступили на путь воцерковления [Сергий, 10]. В дальнейшем они объ-
единились в православную общину-семью, выбравшую особый ду-
ховный путь — общей жизни единой семьёй во Христе, где родство 
определяется не по крови, а по духу.

В 1925 г. юноши из образовавшейся общины решили гото-
виться к активному участию в жизни Церкви и, по согласованию 
с еп. Варфоломеем (Ремовым), настоятелем Высоко-Петровского мо-
настыря, начали проходить предварительную подготовку, знакомясь 



294 дмитрий владимирович лобанов

с порядком службы и принимая первое участие в её совершении. 
Службы тогда проводились в храме Боголюбской иконы Божией Ма-
тери Высоко-Петровского монастыря [Сергий, 30]. В октябре 1923 г. 
епископ Варфоломей собирает в Высоко-Петровском монастыре 
оказавшихся в Москве насельников Свято-Смоленской Зосимовой 
пустыни. Здесь воссоздаётся зосимовское богослужение, опытные 
духовники начинают окормлять прихожан [Беглов 2023 (2), 25, 71].

В январе 1925 г. группа молодых людей с В. П. Савельевым ста-
новится прихожанами Троицкой церкви в Никитниках, где в приделе 
Грузинской иконы Божией Матери, расположенном в подклете хра-
ма, настоятель протоиерей Сергий Иванович Голощапов стремился 
восстановить традиции уставного богослужения. Приход этот был 
особенный: свечного ящика в нём не было, свечи раздавали бес-
платно в строго установленный момент богослужения, богослуже-
ния совершались истово и строго по уставу, поэтому были довольно 
длинными. По большим праздникам в небольшом помещении, при-
мыкавшем к храму, совершалась общая трапеза. Полуподвальное по-
мещение, напоминавшее древние катакомбы, свет свечей, продолжи-
тельные богослужения вызывали у прихожан ассоциации с первыми  
веками христианства [Богоявленская, 264; Беглов 2023 (1), 9–10].

16 (29) июля 1927 г. митрополит Нижегородский Сергий (Стра-
городский), находившийся в должности Патриаршего местоблюсти-
теля митр. Петра (Полянского), обратился с посланием к верующим, 
в котором признал ошибки, произошедшие от вмешательства цер-
ковной иерархии и верующих в общественно-политическую жизнь, 
и призвал церковь возносить молитвы о  советской власти. Часть 
церковного общества не поддержала митрополита Сергия и отко-
лолась от него. В числе его непримиримых противников оказался и 
прот. Сергий Голощапов, и приход храма Грузинской иконы Божией 
Матери разделился. Группа молодёжи во главе с регентом В. П. Са-
вельевым осталась верной митр. Сергию (Страгородскому). В своих 
воспоминаниях архим. Сергий (Савельев) писал:

Мы чтили крест, который он принял на себя по долгу своего первосвяти-
тельства, и благодарили Бога, что в лице митрополита Сергия церковь 
обрела мудрого архипастыря, который вывел нас, верующих, на един-



295архимандрит сергий (савельев):  
аспекты раннего этапа биографии

ственно правильный путь в наших отношениях с гражданской властью 
[Сергий, 54–55; Богоявленская, 264–265].

В августе 1927 г. члены общины В. П. Савельева ходили в храм 
Ржевской иконы Божией Матери на Арбате, но потом, взяв благо-
словение у архиепископа Звенигородского Филиппа (Гумилевско-
го), управлявшего тогда Московской епархией, стали искать храм, 
в котором могли бы обосноваться, не нарушая жизни его прихода 
[Серафима, 47]. В это время, 5 августа 1927 г., у Василия Петровича и 
Лидии Николаевны родилась дочь Екатерина (Катюня). С младенче-
ских лет до последнего дня своей жизни она была неизменным участ- 
ником духовной жизни семьи наравне со старшими [Сергий, 12].

После тщательных поисков был избран храм Космы и Дамиана 
в Старых Панех. К этому времени храм Космы и Дамиана претерпел 
реконструкцию, количество прихожан в последние годы заметно 
уменьшилось. В ходе строительства здания «Промбанка» были сне-
сены колокольня и трапезная. После реставрации, проведённой под 
руководством архитектора Д. П. Сухова, храм был увенчан двумя ша-
тровыми белыми главами, восстановлена древняя форма порталов и 
наличников. В храме продолжали служить его настоятель прот. Пётр 
Иванович Архангельский и диакон Владимир Сергеевич Казанский. 
Молилась в храме и маленькая, согнутая вдвое, старушка-просфор-
ница Надежда Васильевна Шумова, вдова псаломщика церкви Фео-
доровской Божией Материи села Ворсино Подольского уезда [ЦГА 
Москвы, 48 об.; Сергий, 57]. Архимандрит Сергий вспоминал:

Протоиерей Архангельский принял нас приветливо, но с  некоторым 
удивлением. Он уже привык к угасшей жизни храма, и ему не верилось, 
что такие юные, какими мы были, пришли в храм с серьёзным намере-
нием трудиться [Сергий, 57].

В том же 1927 г., 1 (14) мая, у протоиерея Петра Архангельского 
умерла жена Анна Дмитриевна. Отпевали её в храме Боголюбской 
иконы Божией Матери Высоко-Петровского монастыря, прихожан-
кой которого она была в последние годы своей жизни и где служил её 
духовник архимандрит Агафон (Лебедев), старец Свято-Смоленской 



296 дмитрий владимирович лобанов

Зосимовой пустыни и один из основателей тайных монашеских об-
щин, возникших при Высоко-Петровской обители в 1920-е гг. О свя-
зях общины В. П. Савельева с Высоко-Петровским монастырём было 
сказано выше [ОР РГБ, 2 об.].

Духовным руководителем молодых людей, объединившихся в 
общину, стал монах Варнава (Гоголев) (1862–1933), происходивший 
из пустыни Святого Духа-Параклита Троице-Сергиевой лавры, за-
крытой осенью 1927 г. Монах Варнава, по рождению из крестьян 
села Бор Нижегородской губернии, поступил в пустынь 1 августа 
1915 г. [РГАДА. Л. 77 об.–78]. Архимандрит Сергий вспоминал:

Отец Варнава был старец небольшого роста, худой, с умными светлыми 
добрыми глазами и большой седой бородой. Он был до крайности прост 
и любвеобилен … Не раз братия скита просила его принять священство 
и быть их духовником, но отец Варнава всегда смиренно отказывался 
[Сергий, 56].

Перед самым закрытием пустыни В. П. Савельев перевёз мона-
ха Варнаву в Москву. Весной 1929 г. архиеп. Филипп (Гумилевский) 
благословил о. Варнаву на принятие сана. В иеродиакона о. Варнаву 
посвящал архиеп. Филипп в храме Космы и Дамиана; в иеромонахи 
иеродиакон Варнава был рукоположен в Богоявленском соборе в До-
рогомилово, который до разрушения в 1938 г. был кафедральным со-
бором Русской православной церкви [Сергий, 58–59; Серафима, 50].

Члены общины приняли на себя попечение о храме Космы и Да-
миана, по окончании службы производилась общая уборка. В первое 
время в уборке принимал участие Олег Богоявленский (1904–1943), 
в дальнейшем архим. Феодор, причисленный к сонму новомучеников 
и исповедников Российских. Осенью 1927 г. его призвали в армию 
и направили на учёбу в военное училище [Серафима, 47–48; Беглов 
2023 (1), 11]. Особенно членами общины почитался день памяти 
прп. Серафима Саровского. В этот день они убирали храм Космы и 
Дамиана цветами и зеленью [Серафима, 48].

Монахиня Серафима (Савельева) вспоминала: «В какой-то мо-
мент выяснилось, что при храме имеется много духовной литера-
туры, в основном журналы за ряд лет прошлого столетия, где было 



297архимандрит сергий (савельев):  
аспекты раннего этапа биографии

множество публикаций творений святых отцов» [Серафима, 48]. 
Члены общины сохранили в семи старых сундуках эту литературу, 
переплетённую в дальнейшем в целые книги [Серафима, 48–49]. 
18 сентября 1928 г. умер от сердечного приступа член общины Все-
волод Николаевич Галкин (1906–1928), иподиакон епископа Моги-
левского Никона (Дегтяренко), младший брат Лидии Николаевны 
Савельевой. Его отпевали в храме Космы и Дамиана и похоронили 
на Ваганьковском кладбище [Серафима, 53]. 22 января 1929 г. в день 
своего тезоименитства архиепископ Филипп (Гумилевский) служил 
в храме Космы и Дамиана. В этот день В. П. Савельев, регент хора 
храма Космы и Дамиана, был посвящён владыкой Филиппом в сти-
харь [Серафима, 49].

В ночь на 29 октября 1929 г. в день памяти святого мученика 
Лонгина сотника В. П. Савельев был арестован в квартире своей се-
стры Евдокии Петровны (Душеньки) на Никитском бульваре, после 
чего был отвезён в свою квартиру в Гороховском переулке, где были 
арестованы вместе с ним иеромонах Варнава, сестра Евдокия Пе-
тровна и члены общины — инженер Юрий Александров и Наталья 
Ивановна Сорокина [Сергий, 68; Серафима, 56]. Обвинение В. П. Са-
вельева и других членов общины состояло в проведении «конспи-
ративных собраний» и антисоветской деятельности [Сергий, 77, 
88]. Этот арест вывел жизнь общины на новый духовный уровень, 
объединив её членов так крепко, как не объединяют самые близкие 
родственные узы.

В. П. Савельев был осуждён на 5 лет исправительно-трудовых 
лагерей. 2 июня 1931 г. в лагере он принял постриг у епископа Ма-
рийского Леонида (Антощенко) с именем Сергий в честь преп. Сер-
гия Радонежского [Сергий, 11]. Одновременно с членами общины 
были арестованы все служащие клирики в храме Космы и Дамиана 
[Серафима, 58; Богоявленская, 265]. Так, настоятель храма протоие-
рей Пётр Архангельский был сослан в Усть-Цильму (село в республи-
ке Коми на реке Печоре) [Серафима, 129]. Через несколько месяцев 
ссылки о. Петра нашли мёртвым на полу дома, в котором он жил, 
«головой у подножья кровати» [Введенская, 20].

Осенью 1929 г. Лидия Николаевна Савельева и Ирина Ивановна 
Сорокина по благословению архиепископа Филиппа (Гумилевского)  



298 дмитрий владимирович лобанов

взяли из храма Космы и Дамиана святыню — крест с частицами мо-
щей святых бессребреников Космы и Дамиана, пожертвованный в 
храм во второй четверти XIX в. [ЦГА Москвы, 75]. Монахиня Сера-
фима (Савельева) вспоминала:

После ареста наших родных и отца Петра, настоятеля храма Космы и 
Дамиана, мы понимали, что очень скоро храм закроют. Было ясно, что 
кое-что надо было срочно оттуда взять. Однажды, поздно вечером, мы 
проникли в него. Пришлось войти в алтарь и взять с Престола крест 
с  частицами мощей святых бессребреников Космы и Дамиана [Сера­
фима, 62].

После этого ключи от храма были сданы по указанию архи-
еп. Филиппа [Сергий, 83]. В начале 1930 г. храм был закрыт. В 2002 г. 
прихожане храма Космы и Дамиана, узнав из книги «Далёкий путь» 
о судьбе креста, разыскали общину отца Сергия в Фирсановке. Крест 
с мощами, сохранённый членами общины, был возвращён в храм 
Космы и Дамиана в Старых Панех [Серафима, 62].

Список сокращений

		  РГАДА     Российский государственный архив древних актов. Ф. 1204.	
	             Оп. 1. Д. 25255. Л. 77 об.–78.

	           ОР РГБ     Отдел рукописей Российской государственной библиотеки. 
	              Ф. 178. К. 11200. Д. 3. Л. 2 об.

ЦГА Москвы     Центральный государственный архив города Москвы. ОХД  
	              до 1917 г. Ф. 203. Оп. 776. Д. 83. Л. 231 об. – 232; Ф. 203. Оп. 776. 
	              Д. 267. Л. 222 об. – 223; Ф. 1786. Оп. 1. Д. 107. Л. 48 об.; ОХД 
	              после 1917 г. Ф. Р-1215. Оп. 3. Д. 44. Л. 75.

Литература

	 1.	 Алфавит = Алфавитный указатель адресов жителей г. Москвы и её при-
городов на 1914 г. // Вся Москва. М., 1914. 774 с.

	 2.	 Беглов 2023 (1) = Беглов А. Л. Преподобномученик Феодор (Богоявлен-
ский). М. : Индрик, 2023. 78 с.



299архимандрит сергий (савельев):  
аспекты раннего этапа биографии

	 3.	 Беглов 2023 (2) = Беглов А. Л. Тайные монашеские общины Высоко-Пе-
тровского монастыря. Очерки истории. М. : Индрик, 2023. 40 с.

	 4.	 Богословский = Богословский А. Н. И тогда мы были неделимы // Архи-
мандрит Сергий (Савельев В. П.). Далёкий путь. М. : Изд-во Школы аква-
рели Сергея Андрияки, 2010. С. 3–7.

	 5.	 Богоявленская = Богоявленская О. П. Воспоминания о брате (Олег Пав-
лович Богоявленский — Иеромонах Фёдор) // Альфа и Омега. № 1 (27). 
2001. С. 259–282.

	 6.	 Введенская = Введенская М. В. Другая Маргарита. Ярославль : Индиго, 
2010. 192 с.

	 7.	 Гусарова = Гусарова Ю. А. «Хороша наша родная жизнь» (История одной 
духовной семьи) // Монахиня Серафима (Л. Н. Савельева). Воспомина-
ния / Сост. А. Т. Быковская, Ю. А. Гусарова, Р. В. Корнеева, Л. И. Шахова, 
К. Д. Ширяева. Архангельск  : Община храма Сретения Господня, 2010. 
С. 5–22.

	 8.	 Серафима = Монахиня Серафима (Л. Н. Савельева). Воспоминания / Сост.  
А. Т. Быковская, Ю. А. Гусарова, Р. В. Корнеева, Л. И. Шахова, К. Д. Ширя-
ева. Архангельск : Община храма Сретения Господня, 2010. 216 с.

	 9.	 Сергий = Архимандрит Сергий (Савельев В. П.). Далёкий путь. М. : Изд-
во Школы акварели Сергея Андрияки, 2010. 444 с.



300

Екатерина Владимировна Пащенко
Москва, Общецерковная аспирантура и докторантура
им. святых равноапостольных Кирилла и Мефодия

в поисках своей церкви:  
становление православной церкви 
в чехословацкой республике 
в межвоенный период

аннотация: В  статье рассматривается процесс становления Православной 
церкви в Чехословакии через историю Чехословацкой церкви и чешской пра-
вославной религиозной общины в Праге в период между двумя мировыми 
войнами. Особое внимание уделяется юрисдикционному конфликту между 
Константинопольским и Сербским патриархатами. Анализируются религиоз-
ные, политические и социальные факторы, которые влияли на развитие пра-
вославия. Исследуется роль государственной политики и законодательства в 
обострении религиозных конфликтов, приведших к увеличению числа атеи-
стов и столкновениям между православными группами.

ключевые слова: Чехословацкая республика, Чехословацкая цер-
ковь, чешская православная община в Праге, Сербская православная 
церковь, Константинопольский патриархат, православие, религиозная 
политика, еп. Горазд (Павлик), еп. Савватий (Врабец), д-р Милош  
Червинка

Чехословацкая республика образовалась 28 октября 1918 г. из не-
скольких частей Австро-Венгерской империи, в которых была раз-
ная законодательная и конфессиональная ситуация.

Во время правления Австро-Венгрии практически всё населе-
ние было католическим [Petráček, 9]. В конце XIX — начале XX в. в 
чешских землях (Чехия, Моравия, Силезия) православных было не 
так много 1 и они жили разрозненно в нескольких местах.

1	 Данные, относящиеся к 1910 г., говорят о существовании 824  православных в  
Чехии, 209 в Моравии и 21 в Силезии [Sčítání, 88].



301в поисках своей церкви: становление православной церкви 
в  чехословацкой республике в  межвоенный период

Возрождение православия в чешских землях началось в 1860–
1870-х гг. после проведения двух Славянских съездов: в Праге в 
1848 г. и в Москве в 1867 г. Во время первого съезда в 1848 г. в Пра-
ге сербский священник Павел Стоматович совершил Божественную 
литургию на славянском языке [Филипович, 63]. В 1870 г. муници-
палитет Праги сдал в аренду церковь свт. Николая на Староместской 
площади петербургскому меценату графу Петру Аркадьевичу Голе-
нищеву-Кутузову (1845–1911). Храм был освящён в 1874 г. в присут-
ствии 3 000 чехов и 500 русских [Marek, Burega, 30]. Так была образо-
вана русская православная община в Праге, а через 15–20 лет такие 
же общины родились и на курортах (Карловы Вары, Мариинские и 
Франтишковы Лазни) [Шкаровский, 508–509, 514, 518]. Однако де-
ятельность русских священников была в большой степени ограни-
чена австрийским правительством, которое опасалось панславизма 
[Шкаровский, 34].

Главной проблемой русских приходов в Чехии было то, что их 
не регистрировали как религиозные организации. В 1903 г. группа 
пражских верующих при участии о. Николая Рыжкова инициирова-
ла создание общества «Православная беседа», которое должно было 
стать официально признанной православной религиозной общиной, 
открытой для всех христиан и распространяющей идеи православия 
в чешских землях [Marek, Burega, 32].

В 1904 г. группа старокатоликов, перешедших в православие, 
организовала Чешскую православную общину [Grigorič, 42] с целью 
создать национальную автокефальную православную церковь на ос-
нове кирилло-мефодиевских и гуситских традиций [Marek, Burega, 
32–33]. Примерно через год община распалась, большая часть её 
членов присоединилась к «Православной беседе», а идея создания 
национальной церкви была отложена на более позднее время [Marek, 
Burega, 35]. Можно заключить, что в период Австро-Венгерской им-
перии на чешских землях не существовало официально признанной 
православной религиозной общины.

Первая мировая война практически прекратила жизнь чешских 
православных приходов. Русские священнослужители 2 были аресто-

2	 Священник Николай Рыжков, диакон Соловьёв и псалмопевец Брянсков.



302 екатерина владимировна пащенко

ваны в 1914 г. и затем вынуждены были покинуть страну [Grigorič, 
169–172]. Православных стали тайно окормлять румынские военные 
священники [Шкаровский, 35]. Деятельность «Православной бесе-
ды» была прекращена, поэтому национальная революция 1918 г. 
принесла новые импульсы православному движению.

В Чехии сразу после получения независимости в 1918 г. начало 
развиваться сильное националистическое движение. Во время Пер-
вой мировой войны католический епископат занял проавстрийскую 
позицию, поэтому Римско-католическая церковь воспринималась 
обществом как антинациональная сила, влияние которой в новом 
государстве должно было сводиться к минимуму [Бурега, 232]. Но-
вая Чехословацкая церковь была создана в 1920 г. из группы като-
лических священников-реформаторов 3. Её национально-ориентиро-
ванная политика совмещала в себе реформаторское клерикальное 
движение, гуситскую традицию и антикатолическую агитацию 
[Jemelka 2017, 98]. Чехословацкая церковь была наиболее популяр-
на в крупных городах и промышленных регионах Центральной и 
Восточной Чехии [Jemelka 2017, 101] 4.

Необходимо рассмотреть отношения новой национальной 
церкви и государства. Чешский исследователь Емелка сравнивает её 
с советской (т. е. обновленческой) церковью [Jemelka 2017, 110], так 
как Чехословацкая церковь тесно сотрудничала с правительством 
и участвовала в гонениях на католических священников [Jemelka 
2014, 882–883, 885]. Кроме того, Чехословацкая церковь предло-
жила своим последователям программу, отвечающую революцион-
ным настроениям народа: богослужения на чешском языке, которые 
можно было посещать по своему усмотрению, и недогматический 
подход к христианскому учению, воспринятый как свобода совести 5.  

3	 Группа чешских католических священников, которая во время национальной ре-
волюции обратилась к Ватикану с программой реформ. Ватикан отверг все пред-
ложения, и наиболее радикально настроенная часть группы создала «Клуб рефор-
мационных священников» под руководством К. Фарского (300 чел.). Клуб позже 
стал ядром Чехословацкой церкви [Бурега, 233].

4	 См. также о влиянии индустриализации в этом регионе на религиозность насе-
ления [Jemelka 2014, 877–878].

5	 Опрос, например, показал, что большинство респондентов выступают против 
традиционного учения о Святой Троице [Jemelka 2017, 106].



303в поисках своей церкви: становление православной церкви 
в  чехословацкой республике в  межвоенный период

Благодаря поддержке государства и общественной деятельности 
Чехословацкая церковь привлекла к себе около миллиона чеш-
ских католиков, но около половины из них быстро стали агно-
стиками или атеистами, а  Чехословакия превратилась в самую 
атеистическую страну в Европе [Petráček, 10] 6. Для многих веру-
ющих переход из католицизма в Чехословацкую церковь был не 
результатом внутреннего обращения, а административным актом  
[Jemelka 2017, 107].

Чехословацкая церковь сразу после своего основания напра-
вила меморандум о присоединении к Сербской православной церк-
ви [Grigorič, 88–90; Marek, Burega, 55–56]. В 1921 г. Чехословацкая 
церковь на Соборе официально заявила, что принимает православ-
ное вероучение согласно Никео-Цареградскому Символу веры и по-
становлениям семи Вселенских соборов [Бурега, 234], после чего 
состоялась хиротония Горазда (Павлика), первого православного 
епископа Сербской церкви в чешских землях. К. Фарский, другой 
кандидат на место епископа в Чехословацкой церкви, не был хирото-
нисан из-за своих неправославных взглядов [Marek, Burega, 65–67]. 
Всё это привело к поляризации «модернистского» (К. Фарского) и 
«кафолического» (еп. Горазда (Павлика)) направлений внутри Чехо
словацкой церкви.

Кроме Чехословацкой церкви в республике была ещё религиоз-
ная организация, стремившаяся к православию — Чешская право-
славная община в Праге (основана в 1919 г. юристом М. Червинкой) 7, 
которая продолжила дело довоенной «Православной беседы». Архи-
мандрит Савватий (Врабец) стал духовным руководителем общи-
ны и претендентом на должность епископа. Целью этого довольно 
малочисленного объединения [Marek, Burega, 42–43] также было 
создание независимой (автокефальной) национальной Чехословац-
кой православной церкви. Для достижения этого была необходима 
поддержка какой-либо из автокефальных православных церквей, 
которая могла бы оказать помощь в создании нескольких епархий 
и церковного управления.

6	 В 1921 г. в Чехословакии насчитывалось 724 503 атеиста.
7	 С 1921 г. — Чешская православная религиозная община.



304 екатерина владимировна пащенко

В 1920 г. пражская община обратилась к патриарху Сербской 
православной церкви Димитрию за поддержкой и покровитель-
ством. Несколько запросов остались без ответа [Grigorič, 79; Marek, 
Burega, 45]. Сербская православная церковь в первую очередь вела 
переговоры с Чехословацкой Церковью, в которой в то время было 
почти полмиллиона человек [Marek, Burega, 2008, 82] и, видимо, 
недооценила пражскую православную общину из-за её малочислен-
ности. Не видя перспектив в сотрудничестве с Сербской православ-
ной церковью и рассчитывая на поддержку со стороны чешского 
государства [NA PMR, karton 498, č. 5170/S/25; NA PMR, karton 498, 
č. 5811/1133Y] 8, пражская община в декабре 1922 г. обратилась 
к Константинопольскому патриарху Мелетию IV и просила его о по-
кровительстве будущей автокефальной церкви в Чехословакии и о 
епископской хиротонии архим. Савватия. Это был переломный мо-
мент в чешском православном движении [Marek, Burega, 115–116].

Патриарх Константинопольский удовлетворил просьбу праж-
ской общины, создал автономное Православное архиепископство 
Чехословакии и в 1923 г. рукоположил архим.  Савватия в архие-
пископа Пражского и всей Чехословакии [Бурега, 244]. Сербская 
православная церковь считала Чехословакию своей канонической 
территорией и поэтому оценивала действия Константинопольского 
патриарха как нарушение канонического права.

Сербская православная церковь сосредоточилась на варианте 
объединения пражской общины и Чехословацкой церкви и исполь-
зовала для этого дипломатические и правительственные рычаги 
[Marek, Burega, 96–97]. В 1924 г. в Белграде проходило совещание 
на уровне министерств иностранных дел Чехословацкой республи-
ки и Королевства сербов, хорватов и словенцев. Стороны пришли к 
соглашению: в Чехословацкой республике будет одна православная 
церковь — сербская [NA, PMR, karton 498, č. 66685/25-VI. С. 9–12]. 
Опасаясь протестов и сепарации на религиозной почве, особенно 

8	 Группа Червинки добилась официальной регистрации устава Чешской православ-
ной религиозной общины в 1922 г. Регистрация была проведена с рядом канони-
ческих и юридических несоответствий и ошибок (в том числе государственными 
органами). Столкновение канонического права и права штата стало источником 
постоянных проблем [Marek, Burega, 48].



305в поисках своей церкви: становление православной церкви 
в  чехословацкой республике в  межвоенный период

в Подкарпатской Руси [NA, PMR, karton 498, č. 66685/25-VI. С. 3–8, 
10, 11; NA, PMR, karton 498, č. 12137/22-VI], чехословацкое прави-
тельство было крайне заинтересовано в исполнении белградского 
соглашения и в 1924 г. стремительно провело объединение двух цер-
ковных групп: Чехословацкой церкви и пражской общины 9. Хотя в 
результате и была создана Чехословацкая православная церковь под 
руководством Горазда (Павлика) (в юрисдикции Сербской право-
славной церкви), но она не смогла объединить всех православных: 
часть пражской общины осталась с архиеп. Савватием (в юрисдик-
ции Константинополя), «модернистское» крыло ЧСЦ отвергло пра-
вославие и основало Чешскую Гуситскую Церковь под руководством 
К. Фарского.

В условиях сложной внешнеполитической обстановки 10 и вну-
тренней нестабильности, вызванной историческими различиями в 
законодательстве и конфессиональной ситуацией в разных частях 
страны, чехословацкое правительство и церковные деятели стреми-
лись создать автокефальную национальную православную церковь, 
но эти попытки не достигли цели. Личные амбиции в получении 
епископского сана и отсутствие опыта церковного управления у не-
которых религиозных деятелей не способствовали единству среди 
верующих.

Непоследовательная и несогласованная государственная по-
литика в сфере религии осложняла и без того непростую конфес-
сиональную ситуацию. Прямое вмешательство государства в дела 
церкви было одним из факторов, вызвавших резкий рост атеизма 
среди населения. Административные методы решения юрисдикци-
онного конфликта обострили и ускорили религиозную сепарацию 

9	 Участие органов государственной власти в деле Православной церкви в целом 
Министерство образования и культуры обосновало следующим образом: хотя 
конституция «гарантирует свободу вероисповедания, и поэтому споры в церков-
ной сфере должны решать сами приверженцы православного вероисповедания», 
но, если «обстоятельства сильнее православных и они не в состоянии справиться 
своими силами», то «государство должно вмешаться, чтобы помочь создать орга-
низацию, которую они стремятся создать» [NA, PMR, karton 498, č. 66685/25-VI 
«Православие в ЧСР, вопрос церковной юрисдикции», 1925, 8].

10	 Процесс организационного становления Чехословацкой православной церкви за-
вершился в 1931 г. после образования трёх епархий [Бурега, 246].



306 екатерина владимировна пащенко

между православными группами. Всё это отсрочило получение авто
кефалии до 1950-х гг.

Литература и источники

	 1.	 Grigorič = Grigorič  V. Pravoslavná církev v Republice československé. 
Historicko-kanonické pojednání o pravoslavné církvi v Čechách, na Moravě 
a ve Slezsku, jakož i na Slovensku a Podkarpatské Rusi v přítomné době, s 
připojením některých dat o pravoslaví v dějinách národa československého 
a karpatoruského. nákl. V. Čerycha 1926. 127 s. Praha : nákl. V. Čerycha, 
1926. 127 с.

	 2.	 Jemelka 2017 = Jemelka M. Being a Modern Christian and Worker in the 
Czechoslovak National State (1918–1938) // Prispevki za novejšo zgodovino 
(before 1960: Prispevki za zgodovino delavskega gibanja). 2017. Т. 57. № 3. 
С. 97–113.

	 3.	 Jemelka 2014 = Jemelka  M. Religious Life in an Industrial Town. The 
Example of Ostrava, 1850–1950 // The Hungarian Historical Review : Acta 
Historica Academiae Scientiarum Hungaricae. New Series. 2014. Т. 3. № 4. 
P. 875–904.

	 4.	 Marek, Burega = Marek P., Burega V. Pravoslavni v Československu v leteh 
1918–1953, Prispěvek k dějinám Pravoslavně cirkve v českych zimich, na 
Slovensku a na Podkarpatskě Rusi. Brno : CDK, 2008. 531 с.

	 5.	 NA, PMR, karton 498, č. 12137/22-VI = NA, PMR, karton 498, slozka «Zpravy  
о činnosti pravoslavne nabozenske obce v Praze (1920–1941)», č. 12137/22-
VI. 1922.

	 6.	 NA PMR, karton 498, č. 5170/S/25 = NA PMR, karton 498, slozka «Zpravy 
о činnosti pravoslavne nabozenske obce v Praze (1920–1941)», č. 5170/S/ 
25. 1925.

	 7.	 NA PMR, karton 498, č. 5811/1133Y = NA PMR, karton 498, slozka «Zpravy  
о činnosti pravoslavne nabozenske obce v Praze (1920–1941)», č. 5811/ 
1133Y. 1922.

	 8.	 NA, PMR, karton 498, č. 66685/25-VI = NA, PMR, karton 498, č. 66685/ 
25-VI. «Pravoslaví v RCS, otázka církevní jurisdikce», z. 2/10/1925.

	 9.	 Petráček = Petráček T. Bohemian Secularity. How Czech Society and State 
went from Catholic to World´s most Atheist. Lecture given at the Dominican 
School of Philosophy and Theology, Berkeley/California May 5th, 2015.



307в поисках своей церкви: становление православной церкви 
в  чехословацкой республике в  межвоенный период

	10.	 Sčítání = Sčítání lidu v republice Československé ze dne 15. února 1921. 
Praha: Státní úřad statistický, 1924. 310 с.

	 11.	 Бурега = Бурега В. В. Власть и православная церковь в Чехословацкой 
республике // Государство и церковь в ХХ веке. эволюция взаимоотно-
шений, политический и социокультурный аспекты. Опыт России и Евро-
пы. М. : Либроком, 2011. С. 464.

	 12.	 Филипович = Филипович Э. Г. Свет Православия в Чехии и Словакии. 
Прага : Русская традиция, 2009. 183 с.

	 13.	 Шкаровский = Шкаровский  М. В. Православная Церковь Чешских зе-
мель и Словакии и Русская Церковь в XX веке (история взаимоотноше-
ний). М. : Познание, 2021. 703 с.



308

Зита Мартулева
Москва, Свято-Филаретовский институт

деятельность архиеп. иоанна (поммера) 
в латвийском сейме и его отношение 
к декларации митрополита  
сергия (страгородского) 1927 года

аннотация: Доклад посвящен деятельности архиеп.  Иоанна в Латвийском 
Парламенте и сохранению им единства церкви, несмотря на отказ засвиде-
тельствовать лояльность Советской власти. В  работе раскрывается кризис-
ное состояние, в котором оказалась в начале ХХ в. Православная церковь, не 
имея юридического статуса не только в CCCP, но и во вновь сформированной 
Латвийской Республике. Цель настоящего доклада — во-первых, показать, ка-
кие решения принимали архиеп.  Иоанн (Поммер) и митр.  Сергий (Страго-
родский) для сохранения церкви; во-вторых, выделить бескомпромиссное от-
ношение архиеп. Иоанна к Декларации митр. Сергия 1927 г. Опыт владыки 
Иоанна (Поммера) состоит в его уникальном служении церкви на государ-
ственном уровне, без подчинения политическому давлению, реализуемому 
через высшие церковные структуры.

ключевые слова: Латвийская православная церковь, архиепископ 
Иоанн (Поммер), митрополит Сергий (Страгородский), Декларация 
1927 г., единство церкви, лояльность Советской власти

28 июня 1921 г. патриарх Тихон (Беллавин) поставил во главе Лат-
вийской православной церкви (далее в тексте — ЛПЦ) архиепископа 
Пензенского и Саранского Иоанна (Поммера, 1876–1934). Владыка 
Иоанн оказался превосходным кандидатом для этого назначения: 
он получил образование в Рижской семинарии и Киевской духов-
ной академии; занимал должность ректора Литовской духовной се-
минарии, а опыт архиепископского служения он обрёл в Минской, 
Таганрогской и Пензенской епархиях [Иоанн (Поммер), 10]. Владыка 
Иоанн прошёл через жёсткую борьбу против обновленческой смуты 
и Владимира Путяты; в Пензе он подвергался арестам со стороны 



309деятельность архиеп. иоанна (поммера)  
в  латвийском сейме …

большевиков и чудесным образом был спасён от расстрела [Иоанн 
(Поммер), 38]. Владыка также был замечательным оратором и рас-
судительным, талантливым, самоотверженным и в большой мере 
бесстрашным и бескомпромиссным человеком. Силы и вдохновение 
на служение он черпал в искреннем желании послужить в дорогой 
ему Латвии [История в письмах 1, 113], которая в 1918 г. обрела го-
сударственную независимость. Как латыш по национальности, но 
при этом в совершенстве владея русским языком, он мог легко стать 
во главе новой ЛПЦ.

Перед отъездом архиеп. Иоанна в Латвию святейший патриарх 
Тихон лично вручил ему Томос № 1026 об автономии ЛПЦ, опре-
деливший её каноническую самостоятельность [ЛГИА, 58 об.]. Как 
Владыка неоднократно напоминал, ЛПЦ получила автономию с ши-
рокими и особенными полномочиями, о которых лично знал толь-
ко сам архиеп. Иоанн. На этот документ он неоднократно ссылался 
и опирался.

Архиеп. Иоанн приехал в Латвию 24 июля 1921 г. Конечно, он 
не мог знать, что его служение на родной земле закончится муче-
нической смертью через 13 лет. Однако он начал свой труд с такой 
духовной силой и усердием, как бы чувствуя, что времени мало, а дел 
много. Прибыв на родину, архиеп. Иоанн обнаружил Православную 
церковь (далее в тексте ПЦ) в кризисном состоянии. Внутри церкви 
не хватало единства, и поистине Иоанн (Поммер) стал тем великим 
архипастырем, который смог объединить и руководить своей двуна-
циональной паствой, восстановив в ней внутренний мир и порядок. 
Одной из больших внешних проблем было отсутствие у ПЦ юриди-
ческого статуса. Члены правительства при первой же встрече с ар-
хиеп. Иоанном заявили, «что законы Латвии не знают Православной 
Церкви, ни организаций и учреждений её, ни архипастыря, ни па-
стырей, и никого не обязывают защищать их» [Иоанн (Поммер), 38]. 
Причина такого негативного отношения к ПЦ крылась в недавнем 
прошлом, когда политика Российской империи была направлена на 
интенсивное русифицирование нерусских народов. На латышском 
языке нельзя было говорить, учиться и публиковать печатные тексты. 
Православной церкви также отводилась особая роль в проведении 
этой политики: предполагалось, что «Россия и православие — одно 



310 зита мартулева

и то же … главная задача — это чтобы местные народности слились 
по вере с Россией» [Гаврилин, 282]. Когда Латвия стала независимым 
государством, власти не спешили узаконить ПЦ, видя в ней угрозу 
безопасности для молодой страны. Власти по своей инициативе от-
бирали церковную недвижимость, работа церковного управления 
и её органов тормозилась, жалобы по разным поводам оставались 
без всякого внимания. Все эти обстоятельства привели ЛПЦ к край-
ней нищете и раздробленности. Следует иметь в виду, что духовная 
семинария была закрыта, вследствие чего остановилась подготовка 
надлежащим образом новых священнослужителей. Как «символ цар-
ской России» была взорвана часовня св. Александра Невского [Иоанн 
(Поммер), 368]. Сам Владыка написал об этом времени в своих вос-
поминаниях так: «Создавалось впечатление, что Православная Цер-
ковь здесь обречена на беспощадное искоренение» [Иоанн (Поммер), 
38]. Перед архиеп. Иоанном стояла огромная задача: остановить эти 
разрушительные для церкви процессы. К тому же власти Латвийской 
Республики предполагали, что архиеп. Иоанна можно будет склонить 
на сторону продвижения вопроса об автокефалии ЛПЦ или получить 
его поддержку в отношении смены юрисдикции. Надо было действо-
вать. В качестве первоочередной задачи владыка видел признание 
и закрепление ЛПЦ и её прав на уровне государственных законов, 
и потому он принял решение: для защиты ПЦ архиеп. Иоанн «сам 
стал властью», то есть избрался депутатом в Латвийский парламент.

Вступление владыки в Латвийский сейм поддерживала его па-
ства. Будучи единомысленными с архипастырем и испытывая боль-
шое доверие к нему, в 1925 г. «не взирая на скудость материаль-
ных средств и на новизну дела, православные избиратели провели  
в Сейм своего представителя Архиепископа Иоанна» [Поммер А.]. 
Бесспорно, это стало историческим событием. В то время, когда за 
границей Латвии царила церковная неразбериха и раздробленность, 
глава ЛПЦ, пользуясь единодушной поддержкой своей паствы, стал 
действующим лицом в сфере политики — для отстаивания интересов 
церкви. Отныне нападки со стороны правительства на ПЦ встречали 
авторитетный отпор в речах владыки [Сахаров, 51].

В 1926 г. вскоре после этих событий, в соответствии с Конститу-
цией Латвийской Республики были приняты «Правила о положении 



311деятельность архиеп. иоанна (поммера)  
в  латвийском сейме …

Православной церкви». Этот законопроект ЛПЦ, который был со-
ставлен Синодом и подан в Министерство внутренних дел, проле-
жал «четыре года без всякого движения и вынут он был из-под спуда 
только тогда, когда православные избиратели провели в Сейм своего 
нарочитого церковного председателя» [Вера и жизнь, 146]. ЛПЦ на-
конец была полностью узаконена. В то время, в той ситуации и с тем 
представлением общества о православии, с уверенностью можно 
сказать, что это могло быть достигнуто только тем путём, который 
выбрал архиеп. Иоанн. Не случись этого, законопроект, вероятно, 
оставался бы без внимания ещё в течение долгого времени. После 
принятия этого закона факты отторжения имущества прекратились, 
и церковь постепенно стала восстанавливать свои организацион-
ные формы; в том числе возобновилась работа духовной семинарии. 
Владыка добился финансирования: «Ассигнования на Православную 
Церковь, ранее носившие случайный характер, ныне поставлены 
так, что Православная Церковь и бюджетные, и внебюджетные ас-
сигнования получает в точном соответствии проценту православно-
го населения в Латвии» [Вера и жизнь, 140].

Со своими речами с трибуны Сейма глава ЛПЦ не только стоял 
как стена на защите церковных интересов, давая своевременный и 
надлежащий отпор противникам, но и поднимал престиж Право-
славной церкви. «Призрак Русской монархии» [II Saeima 3. 22, 780] 
(так называл архиеп. Иоанн уже почти 10 лет прекратившую своё 
существование Российскую монархию) пугал многих и потому от 
владыки требовались особые усилия просвещения об истории право-
славной веры в Латвии. Владыка говорил, что у православной веры 
в Латвии своя уникальная история: он напоминал о том времени, 
когда множество латышей переходили в православие [II Saeima 3. 
18, 690–694], свидетельствовал о патриоте-латыше Давиде Балоди-
се, который стал православным священником и образовал первые 
полностью латышские православные приходы, рассказывал о том, 
как православные епископы Иринарх (Попов) во время своего слу-
жения на Рижской кафедре с 1836 по 1842 г., Филарет (Гумилевский) 
в период служения на Рижской кафедре с 1842 по 1848 г., и Платон 
(Городецкий) с 1848 по 1867 г. заботились о латышских крестьянах, 
как еп. Агафангел (Преображенский) в период с 1897 по 1919 г. на 



312 зита мартулева

Рижской кафедре после событий 1905 г. спасал от расстрела и ссыл-
ки латышских юношей. Конечно, мнения депутатов об этих истори-
ческих событиях отличались, однако архиеп. Иоанн не отступал и 
продолжал проповедовать Сейму основы православия, которое со 
своими законами существовало ещё до того, как русские были кре-
щены. Владыка напоминал, что православная вера имеет вселенский 
характер, ежедневную литургию (он имел в виду литургию св. Иоан-
на Златоуста) составил человек вовсе не русского происхождения, а 
кафедральный собор построен не в русском, а в византийском стиле, 
и т. д. [II Saeima 3. 21, 773–776].

Как бы то ни было, голос православия звучал в стенах Лат-
вийского парламента и продолжал звучать целых три созыва Сей-
ма подряд. Владыка вступил в Сейм для «защиты пасомых» [Иоанн 
(Поммер), 265], но с годами ему приходилось защищать себя от 
многочисленных обвинений и клеветы. Архиепископу противосто-
яли националисты и социалисты. Советская власть тоже не дремала 
и следила за высказываниями владыки. Жестокая борьба продол-
жалась до 1934 г., когда в результате переворота К. Улманиса Сейм 
был распущен, и главные лидеры социал-демократов и коммунистов 
были арестованы [Kalniņš, 134].

Таким образом, опыт владыки Иоанна как церковного деятеля, 
сочетавшего церковное служение и труды на государственном по-
прище, представляет собой уникальное явление в истории церкви. 
Для судьбы ЛПЦ труды владыки в Латвийском сейме имели огром-
ное положительное значение, но он сам оказался втянут в «острую 
политическую борьбу, сделавшую его мишенью злобных нападок и 
оскорблений со стороны политических противников самых различ-
ных группировок» [Климов, 53].

В 1918 г. ПЦ в СССР тоже оказалась в неопределённом юриди-
ческом статусе. Декретом СНК РСФСР от 23 января 1918 г. в России 
церковь была отделена от государства и, согласно статье 12-й этого 
документа, «никакие церковные и религиозные общества не име-
ли права владеть собственностью. Прав юридического лица они не 
имеют» [Декрет]. Советская власть воспользовалась сложившейся 
ситуацией: масштаб и сила, с которыми началась кампания по истре-
блению церкви, были огромными. Перед тогдашним заместителем 



313деятельность архиеп. иоанна (поммера)  
в  латвийском сейме …

Патриаршего Местоблюстителя митрополитом Нижегородским Сер-
гием (Страгородским) стояла сложнейшая задача спасения ПЦ, и 
первой задачей на этом пути очевидной казалась её легитимизация. 
Чтобы достичь данной цели, митр. Сергий принимает предложение 
властей о сотрудничестве. Дипломатическое слово «лояльность» на 
деле означало полное подчинение Советской власти. ОГПУ требо-
вало лояльности не только от митр. Сергия, но и от всей ПЦ, в том 
числе за границей. Лояльность надо было доказывать и словами, 
и на деле, плодом чего стали Постановление № 95 митр. Сергия и 
Временного Священного Патриаршего Синода 14 июля 1927 года и 
Декларация 29 июля 1927 г. В Декларации было указано, что «не 
давшие такого обязательства или нарушившие его будут исключе-
ны из состава клира, подведомственного Московской Патриархии» 
[Декларация].

14 сентября 1927 г. письмо от митр. Сергия (Страгородского) 
получил и глава ЛПЦ архиеп. Иоанн. Послание митр. Сергия было 
довольно кратким. В нём он указывал, какие положительные плоды 
уже принесло сотрудничество с Советской властью. Письмо заканчи-
валось вопросом архиеп. Иоанну: «Долг имею просить Ваше Высоко-
преосвященство осведомить меня как о положении ПЦ в Вашей стра-
не, об организации у Вас церковного управления, так, в частности, и 
о том, в каких канонических отношениях с Московской Патриархи-
ей признаёте Вы состоящей возглавляемую Вами часть Церковного 
Тела» [История в письмах 2, 461]. Как видно по тексту, письмо не 
содержит открытого требования лояльности, однако архиеп. Иоанну 
было понятно, что цель письма — выяснить его отношение к тексту 
Декларации. Владыка без длинного вступления даёт категорический 
отказ дать подписку о лояльности в отношении к Советской власти. 
Его слова звучат твёрдо: «Одновременная верность — верноподдан-
ность двум республикам абсолютно немыслима. Государственная 
граница, отделившая нас от вас в смысле гражданского подданства 
и по смыслу Вашего Обращения, и по смыслу древних канонов, ста-
ла для нас границею церковною» [История в письмах 2, 463]. На-
счёт отношений иерархии к чадам РПЦ архиеп. Иоанн подчёркива-
ет, что духовное единение ЛПЦ хранит и будет хранить [История  
в письмах 2, 464].



314 зита мартулева

Основу и силу своего ответа архиеп. Иоанн черпал в той ши-
рокой автономии, которая «(19) июля 1921 г. с благословения Свя-
тейшего Патриарха Тихона в Москве на Троицком Подворье на со-
единённом заседании Священного Синода и Высшего Церковного 
Совета» [История в письмах 2, 463] была дарована ЛПЦ. Следует 
отметить, как мудро был составлен этот документ — в нём нет ни од-
ного слова о подчинении МП, однако нет и канонического разрыва. 
Владыка пишет митр. Сергию, что этот документ и паствой, и Лат-
вийским государством был признан удовлетворительным и пока не 
требующим обращения по примеру соседних стран ко вселенскому 
патриарху [История в письмах 2, 463]. Словом «пока» архиеп. Иоанн 
намекает митр. Сергию, что политическое давление со стороны Мо-
сквы толкнет ЛПЦ в сторону Константинопольской патриархии. Это 
может произойти по требованию правительства Латвии, которое 
не допустит, чтобы её граждане давали какие-то подписки о лояль-
ности СССР [Мазырин, 25–26]. Владыка как бы оставляет выбор за 
митр. Сергием, который уже сделал полшага на пути к разделению 
всей Российской церкви, попытавшись превратить политические 
требования в требования от имени церкви. Архиеп. Иоанн в этом 
видел очевидную логику: «обращение» временного Патриаршего 
синода о лояльности Советской власти является официальном ак-
том, то есть оно обязательно для исполнения всеми чадами МП. Со-
ответственно, те иерархи со своей паствой, которые не лояльны к 
властям СССР (хотя бы с учётом невозможности верноподданства 
двум республикам), должны автоматически считаться выбывшими 
из состава Московского патриархата. Архиеп. Иоанн касается этого 
вопроса в ответном письме митр. Сергию: «Поскольку обращение 
требует от иерархов и пасомых Церкви Российской гражданской 
верности СССР и предержащей в СССР власти, мы, выбывшие из 
подданства СССР и связавшие себя скреплённым присягой обяза-
тельством верности Латвийской Республике, фактически должны по-
читаться выбывшими и из состава Церкви Российской, требующей 
верности СССР» [История в письмах 2, 462–463].

После этого ответного письма никаких дальнейших посланий, 
требований или указаний из Москвы не последовало. Отказ от ло-
яльности советской власти со стороны владыки Иоанна (Поммера) 



315деятельность архиеп. иоанна (поммера)  
в  латвийском сейме …

был однозначным, однако и МП, и структуры Советской власти 
были осведомлены об «антисоветских выступлениях владыки как 
с амвона, так и с трибуны латвийского Сейма» [История в письмах 
2, 459]. Ответ владыки был настолько ясным и сильным, что удер-
жал митр. Сергия от дальнейших шагов, которые явно привели бы 
к полному разделению, по его словам, «Церковного Тела» [История 
в письмах 2, 461]. Для архиеп. Иоанна большевистская власть была 
злой и безбожной, напоминающей «чумную заразу» [Иоанн (Пом-
мер), 293], и потому Владыка не мог выразить лояльность Советской 
власти в первую очередь по причине личных убеждений и по сове-
сти. Он сохранил верность Христу, Церкви, самому себе, не предал 
Латвийское государство. В то же время архиеп. Иоанн не пошёл на 
разрыв с РПЦ, не пытался искать автокефалии, но полностью по-
лагался на ту самостоятельность, которую он получил в ЛПЦ и от 
патриарха Тихона.

Историк прот. Александр Мазырин, анализируя ответное пись-
мо архиеп. Иоанна митр. Сергию, делает выводы, которые по-новому 
подчёркивают значимость трудов архиеп. Иоанна в истории церкви:

Непреходящее же значение ответа архиеп. Иоанна заключается в том, 
что он своей твёрдой позицией смог разграничить политические вопро-
сы от церковных и показал, как оберегать Церковь от вмешательства 
враждебных ей сил в её внутреннюю жизнь. Священномученик Иоанн 
явил, что подлинное церковное единство имеет более глубинное осно-
вание, чем формальная юрисдикционная подчинённость общему адми-
нистративному центру, находящемуся, к тому же, в сильной внешней 
зависимости от откровенно антирелигиозной власти. Тем самым Вла-
дыка существенно обогатил практическую экклезиологию Православ-
ной Церкви, получившую особое развитие в условиях гонений на неё 
в ХХ веке [Мазырин, 29].

Вопрос взаимоотношений церкви и государства всегда был 
актуальным и неоднозначным. Как следует поступать, имея в виду 
благо Церкви? В своё время и на своём месте церковные деятели сто-
яли перед этим выбором. В этом смысле опыт архиеп. Иоанна уни-
кален: с одной стороны, он своей светской деятельностью не только 



316 зита мартулева

писал новую главу в истории ЛПЦ, но и участвовал в государствен-
ном строительстве Латвии. С другой стороны, бескомпромиссное 
отношение владыки Иоанна (Поммера) к несправедливости и злу, 
отторжение им марксизма и безбожной Советской власти прибли-
жало его к мученической кончине. Мы почитаем архиеп. Иоанна как 
новомученика, но своей жизнью он был также ярким исповедником 
православия и единства церкви.

Литература

	 1.	 Вера и жизнь = Вера и жизнь: Духовный журнал. 1931. № 9. URL: http://
periodika.lv (дата обращения: 29.01.2024).

	 2.	 Гаврилин = Гаврилин  А. Очерки истории Рижской епархии. XIX  век. 
Рига : Филокалия, 1999. 368 c.

	 3.	 Декларация = Декларация Митрополита Сергия 29 июля 1927 года Пра-
вославным Архипастырям, Пастырям и пасомым Московского Патриар-
хата. URL: https://lib.pravmir.ru/library/readbook/1339 (дата обраще-
ния: 29.01.2024).

	 4.	 Декрет = Декрет об отделении церкви от государства и школы от церкви 
от 23 января (5 февраля) 1918 года. URL: https://drevo-info.ru/articles/ 
15402.html (дата обращения: 29.01.2024).

	 5.	 Иоанн (Поммер) = Иоанн (Поммер), священномученик. На страстном пу- 
ти Иова. Избранные труды и документальные свидетельства. М. : Наука, 
2020. 399 c.

	 6.	 История в письмах 1 = История в письмах: Из архива священномуче-
ника архиепископа Рижского Иоанна (Поммера) / Сост. Сидяков Ю. Л. 
Тверь : Булат, 2015. Т. 1. 608 с.

	 7.	 История в письмах 2 = История в письмах: Из архива священномуче-
ника архиепископа Рижского Иоанна (Поммера) / Сост. Сидяков Ю. Л. 
Тверь : Булат, 2015. Т. 2. 528 с.

	 8.	 Климов = Климов К. Памяти убиенного Высокопреосвященного Иоанна, 
Архиепископа Рижского и всея Латвии // Латвийский православный хро-
нограф. Синод ЛПЦ: Вып. 2. Рига : Zelta Rudens Printing, 2016. С. 46–61.

	 9.	 ЛГИА = ЛГИА. Ф. 7469. Оп. 1. Д. 31. Л. 389 c.
	10.	 Мазырин = Мазырин А. свящ. Требование лояльности Советской вла-

сти и проблема сохранения единства Русской Православной Церкви 



317деятельность архиеп. иоанна (поммера)  
в  латвийском сейме …

в 1920-е годы: решение архиепископа Иоанна (Поммера)  // Вестник 
Екатеринбургской духовной семинарии. 2019. № 1(25). C. 11–32.

	 11.	 Поммер = Поммер  А. Православие в Латвии. Исторические очерки. 
J.Lukstiņš un biedri grāmatu spiestuve, Rīga, 1931. URL: http://ru.troice 
zadvinskaja.lv/?lapa=zina&id=999994581&rb=125&srb=161 (дата об-
ращения: 29.01.2024).

	 12.	 Сахаров = Сахаров С. П. Рижские православные архипастыри за 100 лет 
(1836–1936). Краслава, 1937. 68 c.

	 13.	 Kalniņš = Kalniņš  J., priesteris. Svētais Rīgas Jānis. Rīga  : Jumava, 2001. 
232 c.

	14.	 II Saeima 3. 18 = II Saeima 3. sesijas 18. sēde 1926. gada 19. maijā.
	 15.	 II Saeima 3. 21 = II Saeima 3. Sesijas 21. Sēde 1926. gada 1. jūnijā.
	 16.	 II Saeima 3. 22 = II Saeima 3. Sesijas 22. Sēde 1926. gada 1. jūnijā. 

URL: https://tzpi.lu.lv/pirmais-neatkaribas-laiks/saeimas-stenogrammas/ 
(дата обращения: 29.01.2024).



318

Лига Зариня
Рига, Свято-Филаретовский институт

положение храма петропавловского 
братства в честь казанской иконы 
божьей матери в эдинбурге (лифляндская 
губерния) в 1896–1914 годах

аннотация: Доклад посвящён положению храма в честь Казанской иконы 
Божией матери в Эдинбурге (Лифляндская губерния) с 1896 по 1914 г. Храм 
в Эдинбурге был построен по инициативе и на пожертвования Рижского пра-
вославного Петропавловского братства. С момента строительства храм являл-
ся собственностью братства. По некоторым обстоятельствам, храм в 1913 г. 
был передан в Епархиальное правление, и при храме открыт приход. Интерес-
ный факт, что между братством и представителями местных православных 
жителей Эдинбурга разрабатывался проект о «братском приходе», которому 
не суждено было осуществиться.

ключевые слова: Русская православная церковь в Прибалтике, Риж-
ское православное Петропавловское братство, храм в честь Казанской 
иконы Божией Матери в Дзинтари, православие в Латвии

Рижское Петропавловское православное братство, основанное в 
1866 г., существенно повлияло на развитие жизни Православной 
церкви в Прибалтике. Братство было основано под руководством ар-
хиепископа Рижского и Митовского Платона (Городецкого) (1803–
1891) и состояло вначале при Рижском Петропавловском соборе, 
позже — при Христорождественском соборе [Хронограф, 195]. Устав 
братства был утверждён 25 января 1867 г. Оно было первым брат-
ством, основанным в Прибалтике [Берташ, 213], открытым после 
вышедшего закона о православных братствах 1864 г.

До этого времени нет информации о существовании братств на 
территории Курляндской и Лифляндской губерний [Лебедева, 27]. 
В прибалтийской окраине Российской империи положение право-
славия было неоднозначным. С одной стороны, оно поддерживалось 



319положение храма петропавловского братства  
в  честь казанской иконы божьей матери в эдинбурге …

законодательно и с помощью государственных властных институтов, 
но с другой стороны, испытывало притеснения со стороны местной 
остзейской власти. Влияние на вероисповедание местных крестьян 
оказалось пространством трений между лютеранством, католиче-
ством и православием [К 25-летию].

В момент образования братства  — после 40-х годов XIX в. 
к Российской православной церкви присоединялись тысячи латы-
шей и эстов [Гаврилин, 90], но в 60-е годы православная церковь 
в Прибалтике столкнулась с первыми трудностями. Местные жите-
ли, в основном крестьяне, пожелали возвратиться в лютеранство. 
Архиепископ Платон (Городецкий) отмечал причины ухода из право-
славия: 1) притеснения православных латышей и эстов со стороны 
землевладельцев, административных, полицейских местных властей 
и пропаганда лютеранских пасторов; 2) «печальное положение хра-
мов, их утвари» и бедственное материальное положение православ-
ного духовенства [K 25-летию, 93]. Для устранения второй группы 
причин епархия обращалась за помощью к православной обще-
ственности посредством братств, из которых первым было Петро-
павловское, а затем и через другие братства Рижской епархии.

Целью деятельности братства являлось служение «нуждам и 
пользам православных церквей и приходов в прибалтийском крае» 
[Устав 1887, 3]. Братство брало на себя обязанности заботиться 
о сооружении, благоустройстве и поддержке благолепия храмов 
Рижской епархии, о снабжении их богослужебными принадлеж-
ностями, о просвещении, поддержке православных учебных за-
ведений, православной школы, библиотеки, о помощи учителям и 
неимущим учащимся прежде всего в духовных семинариях и ду-
ховных училищах, об издании и распространении книг, брошюр и 
журналов духовного содержания [Ведомости, 222; Хронограф, 195]. 
Управление делами братства принадлежало общему собранию и 
Совету братства под руководством правящего архиерея [Ведомо- 
сти, 224].

Членами братства являлись как миряне, так и священнослу-
жители. Члены делились на почётных и действительных членов и 
жертвователей. Средства братства образовывались из неприкосно-
венного капитала и процентов от него, «денежных взносов членства 



320 лига зариня

братчиков», пожертвований братству, доходов от недвижимости, 
сборов по церквам, от продажи периодических изданий, брошюр и 
церковной литературы; также на нужды братства поступали субси-
дии от губернских попечительств для борьбы с пьянством и привле-
чения народа к здоровому образу жизни [Хронограф, 201–203; Лебе-
дева, 30–32]. Интересный факт: большую часть неприкосновенного 
капитала братства составляли пожертвования Ю. Ф. Самарина. Про-
центы от него, по завещанию Самарина, должны были расходовать-
ся на поддержание образования православных латышей в сельской 
местности [Хронограф, 204].

По Уставу братства в его обязанности входило сооружение пра- 
вославных храмов, поддержание их в должном порядке и обеспече-
ние их необходимой богослужебной утварью. Рижские храмы были 
обеспечены и находились в хорошем состоянии. Этого нельзя было 
сказать о храмах в сельской местности, положение которых иногда 
было очень бедственным: богослужение совершалось в очень тесных 
помещениях, или требовался срочный ремонт храмов, или приход 
не имел необходимой церковной утвари. В 1871 г. Петропавловское 
братство собрало данные о «147-ми православных приходах Риж-
ской епархии». Обеспечить особо нуждающиеся церкви и приходы 
согласилось Прибалтийское братство Христа Спасителя. Данные о 
«бедствующих православных приходах» были опубликованы в «Риж-
ском вестнике», что способствовало поступлению пожертвований в 
адрес братства. С помощью братства пожертвования были распре-
делены по нуждающимся приходам. После 1872 г. основную заботу 
об обеспечении храмов богослужебными принадлежностями и о по-
стройке новых православных церквей в Прибалтике взяло на себя 
Министерство внутренних дел [Лебедева, 34, 35].

В 1866–1871 гг. Петропавловским братством уже была постро-
ена Свято-Владимирская церковь в Дуббельне на рижском взморье, 
которая принадлежала братству и находилась на его полном попече-
нии (до 1917 г.) [Лебедева, 37]. Церковь в честь св. князя Владимира 
была не единственным храмом, собственником которого являлось 
Петропавловское братство. В конце 80-х гг. осознавалась необходи-
мость строительства храма в Эдинбурге, который также находился 
на рижском взморье (ныне это г. Дзинтари на территории Латвии). 



321положение храма петропавловского братства  
в  честь казанской иконы божьей матери в эдинбурге …

Причиной необходимости строительства нового храма стал чис-
ленный рост людей, постоянно проживающих на Рижском взморье. 
В то же время возрос приток отдыхающих в летний период, мно-
гие из которых были православными. Петропавловское братство 
взяло на себя инициативу по сбору средств для сооружения храма 
в Эдинбурге. Председателем совета братства в 1895 г. был ректор 
Духовной семинарии архимандрит Иоаким (Левицкий), братство 
состояло из 22  почётных членов братства и 120  братчиков, сде-
лавших членские взносы. На собрании обсуждался вопрос о том, 
в честь какого имени будет строиться храм. Сбор пожертвований 
и строительство храма в честь Казанской иконы Божией Матери 
подробно описал в Летописи, написанной к 30-летию храма, свя-
щенник Роман Пассит. На заседании братства 5 марта 1895 г. в от-
чёте за 1894 г. первым пунктом отмечалось «взыскание средств на 
сооружение храма» в Эдинбурге и «хлопоты по отводу под церковь 
земли министерством государственных имуществ» и «по отпуску … 
строевого леса на церковь» [Вестник 1895 № 54, 2]. На этом же со-
брании обсуждался вопрос о том, в честь какого имени будет стро- 
иться храм.

18 июня 1895 г. архиепископ Рижский и Митавский Арсений 
(Брянцев) совершил молебен и закладку храма, а 25 июня 1896 г. 
церковь в Эдинбурге была освящена. Проект храма в 1893 г. разра-
ботал архитектор Рижского учебного округа Алексей Прокофьевич 
Кизельбаш. А. П. Кизельбаш являлся членом Петропавловского брат-
ства; одна из его известных работ — часовня во имя св. Александра 
Невского перед Рижской железнодорожной станцией, разрушенная 
в 1925 г. После освящения храма также усилиями братства и на его 
средства постепенно обустраивалась прилегающая к храму терри-
тория. При храме были построены «домик для сторожа и два цер-
ковных здания для причта и певчих». Летопись Казанской церкви 
содержит описание её внешнего вида:

Деревянная, крестообразная, с двумя вызолоченными главами церковь 
явилась не только духовным утешением, но и поистине украшением 
Майоренгофа. Её купола были видны со стороны моря и вдоль всей 
главной улицы курорта.



322 лига зариня

Церковь Казанской иконы Божьей матери на рубеже веков, как 
отмечалось выше, являлась собственностью Рижского православно-
го Петропавловского братства. Таким образом, братство брало на 
себя все расходы, связанные с благоустройством храма и приобре-
тением икон и утвари, заботилось о поддержании его в хорошем со-
стоянии. В 1900 г. было принято решение о перестройке и расшире-
нии храма, поскольку количество молящихся в храме росло. Проект 
перестройки был разработан архитектором Кизельбашем заранее, 
но на расширение храма не хватало средств. После сбора пожертво-
ваний расширение состоялось «у её входа при боковых стенах при-
твора»; таким образом церковь получила «вид корабля» [Вестник 
1900. № 233]. Помимо устройства внешнего и внутреннего вида хра-
ма, братство заботилось о том, чтобы в нём регулярно совершалось 
богослужение. Братство уже выделяло средства для оплаты труда 
священника — Николая Шалфеева из Куймецкой церкви (Эстония), 
который с 1910 г. был настоятелем Казанского храма в Эдинбурге — 
и псаломщика для служения в братском храме в Дуббельне; братству 
также предстояло позаботиться о новом храме в Эдинбурге. В Свято-
Владимирском храме богослужения стали совершаться постоянно, 
но в Казанской церкви ежедневно они совершались с мая по август, 
а в остальное время года — только по большим праздникам и в слу-
чае особой нужды. В Эдинбургском храме первым настоятелем стал 
ректор Рижской духовной семинарии протоиерей Алексий Петро-
вич Аристов (1 октября 1853 г. — 24 июня 1931 г.); он был избран 
председателем братства в 1899 г. и оставался им в течение семи 
лет, прослужил настоятелем Эдинбургской церкви вплоть до 1909 г.  
[Хронограф, 441].

Во время богослужений в летний период храм посещали не 
только гости города, но и местные жители. Таким образом жите-
ли Эдинбурга изъявили желание, чтобы богослужения в Казанской 
церкви проходили постоянно, в течение всего года.

В Летописи храма упоминается о том, что уже в конце XIX в. 
начались переговоры о передаче храма в Епархиальное ведомство 
и об образовании в нём прихода [Летопись, 12]. Были названы 
следующие обоснования для просьбы предоставить храм в Эдин-
бурге в пользование прихода: 1) прирост постоянно проживающих  



323положение храма петропавловского братства  
в  честь казанской иконы божьей матери в эдинбурге …

православных в Эдинбурге, Майоренгофе (Майоры), Бильдерлингс
гофе (Булдуры) (на 1909 г. ок. 500 человек), 2) неприспособлен-
ность Дуббельнской церкви для богослужений в зимний период, 
3) отсутствие транспорта в Дуббельн по воскресениям. Прошения 
о  ходатайстве по открытию самостоятельного прихода подава-
лись архиепископу Агафангелу (Преображенскому) [Вестник 1909 
№ 79], в Рижском вестнике публиковались письма, обращённые 
к архиерею [Вестник 1909 № 294]. В одном из таких опубликован-
ных писем от группы уполномоченных жителей рижского взморья 
в защиту образования самостоятельного прихода были приведены 
дополнительные аргументы, а именно необходимость образовать 
местную приходскую общину, которая «знает нужды своей церкви, 
прихожан и духовного пастыря, составляя одну семью» [Вестник 
1909 № 294]. По мнению местных верующих, открытое братством 
училище между Эдинбургом и Майоренгофом предполагало иметь 
храм в Эдинбурге в качестве своего духовного центра. Местные при-
хожане также видели в постоянном приходе возможность миссии 
для приезжих. По их мнению, они, будучи «неактивными участни-
ками церкви», не могли начать деятельность при храме и тем са-
мым взять на себя ответственность за тех людей, которые посещают 
храм. Отмечалось, что Петропавловское братство уже заботилось 
о многих православных храмах в прибалтийских губерниях (одна 
из причин, вследствие которой открывалась перспектива пере-
дать эдинбургский храм приходу), однако из-за многих попечений 
братство не имело возможности проявить единение с местными 
жителями и вникать детально в их нужды. Петропавловское брат-
ство в свою очередь соглашалось с необходимостью передачи хра-
ма приходу, но выдвинутые братством условия не удовлетворили 
Духовную консисторию [Летопись]. Прошения братства в 1900 и 
1902 гг. не получили поддержки в Духовной консистории и были  
отклонены.

На чрезвычайном собрании братства обсуждалось прошение 
местных жителей об уступке церкви в Эдинбурге будущему приходу. 
Братством было принято предложение от представителей населения 
выработать проект сосуществования Петропавловского братства и 
прихода Эдинбургской церкви. Рижский вестник нам сообщает, что 



324 лига зариня

«проект „братского прихода“» 1, удовлетворивший братство, был вы-
работан членами братства совместно с населением взморья. Однако 
Рижское Епархиальное ведомство отклонило этот проект, усмотрев 
«… в нём законом недозволенную организацию, при которой полу-
чалась церковь в церкви» [Вестник 1909 № 295].

Передача храма в честь Казанской иконы Божией матери в 
Эдинбурге в Рижское Епархиальное ведомство состоялась 17 фев-
раля 1913 г. при архиепископе Иоанне (Смирнове) после согласо-
вания условий обеими сторонами. «Петропавловское братство без-
возмездно передало приходу весь церковный инвентарь, убранство 
храма, участок земли и причтовый дом» [Летопись, 13]. Тем не менее 
братство не прерывало связь с церковью в Эдинбурге. Для причта 
и прихода оставались некоторые предписания  — сбор пожертво-
ваний в пользу Петропавловского братства, снабжение Эдинбург-
ского прихода братскими изданиями, собирание пожертвований во 
все праздничные дни; «в день св. апостолов Петра и Павла священ-
ником произношение поучения о Петропавловском братстве»; при 
Эдинбургской церкви было необходимо вести синодик всех усопших 
членов братства «для упоминовения их на проскомидии на всех ли-
тургиях» и на панихидах (вселенских и в день св. ап. Петра и Пав-
ла); «священник должен располагать посетителей храма (особенно 
в летнее время) к поступлению в члены Братства». Пожертвования в 
пользу Эдинбургской церкви и причта и неприкосновенные капита-
лы были переданы приходу с требованием исполнения обязательств, 

1	 Возможный проект «братского прихода»: 1) «Учредить штатный причт при 
братских церквах, или что то же — учреждение братского прихода и открытие 
братского отделения на взморье; 2) Отделение действует согласно Уставу братства, 
доставляет полную отчётность Братству; 3) Члены отделения с правом голоса 
участвуют в собраниях Братства; 4) В состав совета Братства от отделения входит 
священник, церковный староста, или лицо по выбору; 5) От совета Братства входят 
в состав комитета отделения несколько лиц, не более 1/5 от состава комитета; 
6) Ежегодно отчисляется от 3 до 5  процентов с общих церковных доходов в 
пользу Братства; 7) Постройка новых и ремонт старых церковных и школьных 
зданий происходит за счёт отделения; 8) Расходы свыше 500 руб. производятся 
с разрешения совета Братства; 9) Отделению представляется право предлагать 
совету Братства кандидатов для совершения богослужений в братских церквах» 
[Вестник, 1909 № 130].



325положение храма петропавловского братства  
в  честь казанской иконы божьей матери в эдинбурге …

связанных с этими пожертвованиями. Последним пунктом обяза-
тельств епархиального прихода значилось поддержание духовной 
связи с братством и оказание ему в случае необходимости матери-
альной помощи [Отчёт, 8–9].

После перехода храма под попечительство Епархиального ве-
домства богослужения стали совершаться ежедневно [Летопись, 13]. 
Службы совершались на церковнославянском, латышском и немец-
ком языках. Анализируя положение храма в Эдинбурге в данный 
период, можно сказать, что его строительство объяснялось нуждой 
в нём местного православного населения. Тем самым братство вы-
полнило задачи, предписанные уставом, и так осуществило своё слу-
жение церкви и ближнему. По переговорам с местными жителями 
об открытии прихода в Эдинбургском храме можно сделать вывод о 
том, что братство желало оставить храм под своим попечительством, 
взаимодействуя с приходом, чему помешало непонимание со сторо-
ны церковного управления.

Рижское Петропавловское братство в большей мере объединя-
лось по принципу благотворительности и социальной помощи, не 
было привязано к одному месту, поэтому братчики не могли в пол-
ной мере участвовать в церковной жизни в Эдинбурге. Тем не ме-
нее можно утверждать, что в какой-то мере они ощущали духовное 
единство между собой. Можно предположить, что с годами совмест-
ной деятельности их единство становилось более глубоким. Об этом 
может свидетельствовать просьба братства о поминовении усопших 
её членов в Эдинбургском храме и почитании их памяти, посколь-
ку на собраниях совета братства молитвенно вспоминали усопших 
братчиков. В 1910 г. обсуждался вопрос о нагрудном знаке братства 
(сохранилось его описание), на котором должна была быть надпись 
«Р. П. П. Б.» (Рижское Петро-Павловское братство) и слова — «Брато-
любие между вами да пребывает» (Евр 13:1) [Хронограф, 200]. Пред-
седатель братства прот.  Николай Тихомиров в завершении отчёта 
братства за 1914 г. писал: «Братства составляют братские отношения 
для дел духовной милости, просвещения и благотворительности» 
[Отчёт, 37]. Возможно, на духовное единение братчиков повлиял 
открытый характер служения на Рижской кафедре архиепископа Ага-
фангела (Преображенского). Владыка способствовал привлечению 



326 лига зариня

мирян к служению в православной церкви: так, в 1905 г. проходил 
Рижский епархиальный собор с участием представителей шести мест-
ных православных братств.

В статусе приходского храм Казанской иконы Божьей матери 
в Эдинбурге (позднее в Дзинтари) просуществовал вплоть до разру
шения в 1962 г. Положение православной церкви в Лифляндской и 
Курляндской губерниях во время Первой мировой войны и после 
1918 г. в новообразованной Латвийской Республике претерпело 
значительные изменения, поэтому судьбу Эдинбургского прихода 
в последующие периоды следует рассматривать в контексте исто-
рии Православия на Латвийской земле, что требует отдельного само
стоятельного исследования.

Источники

	 1.	 Ведомости = Рижские епархиальные ведомости. 1899. № 5, 222, 224.
	 2.	 Вестник = Рижский вестник. 1895.03.07 № 54; 1900.10.19 № 233; 

1909.04.09 № 79; 1909.11.06 № 130; 1909.12.29 № 294; 1909.12.30 
№ 295.

	 3.	 Летопись = Летопись Эдинбургской Казанской церкви, составленная 
прот. Р. Пасситом к 30-летнему юбилею существования церкви // Летопись  
Дзинтарского прихода в честь казанской иконы Божией Матери. 131 с.

	 4.	 Отчёт = Отчёт Рижскаго Петропавловскаго православнаго братства за 
1914 г. XLVIII. Рига, 1915. 38 с.

	 5.	 Устав = Устав Рижскаго Петро-Павловскаго православнаго братства. 
Рига, 1887. 14 с.

Литература

	 1.	 Берташ = Берташ А. прот. Прибалтийское православное братство и его 
роль в устройстве Пюхтицкой женской общины // Вестник Свято-Фила- 
ретовского института. 2021. Вып. 39. С. 210–237.

	 2.	 Гаврилин = Гаврилин А. В. Очерки истории Рижской епархии: XIX век. 
Рига : Филокалия, 1999. 368 с.

	 3.	 К 25-летию = Г. А. Пассит. К 25-летию Рижскаго Петропавловского пра-
вославного братства, Рига, 1892. 94 с.



327положение храма петропавловского братства  
в  честь казанской иконы божьей матери в эдинбурге …

	 4.	 Лебедева = Лебедева Е. Деятельность Рижского Петропавловского пра-
вославного братства в XIX веке // Православие в Латвии. исторические 
очерки, Рига, 1993. С. 27–42.

	 5.	 Хронограф = Цоя  С. А. Латвийский православный хронограф  V, Рига  : 
Синод ЛПЦ, 2021. 552 с.



328

Светлана Владимировна Силова
Канд. ист. наук, доцент
Гродно, Республика Беларусь

приходская реформа 1961 года 
и её влияние на церковную жизнь 
беларуси

аннотация: Доклад посвящен анализу последствий для Православной 
церкви начавшейся в 1961 г. приходской реформы, которая полностью от-
странила священнослужителей от руководства приходской жизнью. Пере-
ход власти в приходах к новым членам церковных советов часто сопрово-
ждался как конфликтами, так и прямым сведением счётов с неугодными 
священниками. Уполномоченные по делам Русской православной церкви 
активно вмешивались в конфликтные ситуации, занимая сторону гоните-
лей священников. Всё это не только дискредитировало церковь, но и раз-
рушало основные принципы существования приходской жизни. Сложивша-
яся в результате проведения реформы ситуация полностью удовлетворяла 
советскую власть, которая не отказалась от планов ликвидации церковных 
организаций.

ключевые слова: Русская православная церковь, приходская рефор-
ма, священник, прихожане, уполномоченный по делам Русской право-
славной церкви, храм

Под сильным давлением 18 апреля 1961 г. Священный синод при-
нял также постановление «О мерах по улучшению существующего 
уклада приходской жизни», которое сразу вошло в церковную жизнь 
в качестве обязательного документа. Это стало точкой бифуркации, 
которая положила начало спланированной операции по отстране-
нию духовенства от власти в приходах и коренной ломке системы 
церковного управления. Был упразднён статус приходского священ-
ника как руководителя церковной общины, что имело катастрофиче-
ские последствия для деятельности православных приходов как ос-
новы живой христианской жизни. Священник становился наёмным 



329приходская реформа 1961  года  
и  её  влияние на церковную жизнь беларуси

работником и стал зависеть не только от местных властей (что было 
и ранее), но и от жителей приходов.

16 марта 1961 г. Совет министров СССР принял закрытое по-
становление «Об усилении контроля за исполнением законодатель-
ства о культах» 1. 16 апреля оно было продублировано Советом мини-
стров БССР. С этого момента к обеспечению «контроля» обязательно 
привлекались местные власти. При этих органах (исполкомах, по-
селковых и сельских советах) были созданы комиссии содействия 
для контроля за исполнением законодательства о культах. Важным 
пунктом принятого Постановления стало разрешение закрывать 
молельные здания на основании решений облисполкомов, а не Со-
вета Министров, что облегчило процедуру ликвидации храмов 2. 
Местные власти усилили контроль за соблюдением этого законода-
тельства духовенством, в результате чего многие священники были  
сняты с учёта.

Перевыборы приходских органов зачастую приводили к кон-
фликтам между священником и мирянами. Церковные советы, из-
бранные под контролем уполномоченных, иногда вступали в от-
крытое противостояние со священником. Так, 18 и 26 марта 1962 г. 
председатель церковного совета Слонимской церкви Владимиров 
обратился к уполномоченному по Гродненской области Гашнико-
ву с просьбой дать согласие на регистрацию в Слонимской церкви 
другого священника, потому что двадцатка-основательница «ка-
тегорически отказалась сохранить в будущем священника Миха-
ила Григоровича Славинского, который ведёт себя по отношению 
к верующим вызывающе» 3. Дело закончилось тем, что 20  марта 
1962 г. уполномоченный вызвал Славинского, в разговоре со свя-
щенником выяснилось, что «имеются многочисленные нарушения 
законодательства о богослужениях». После встречи со священни-
ком уполномоченный просил вышестоящие инстанции отстранить 
Славинского и рекомендовал заменить его настоятелем Альбер-
тинского храма Михаилом Фёдоровичем Кашеней с последующим  

1	 Национальный архив республики Беларусь. Ф. 951. Оп. 3. Д. 63. Л. 26–27.
2	 Там же.
3	 Государственный архив Гродненской области. Ф. 478. Оп. 1. Д. 83. Л. 6.



330 светлана владимировна силова

закрытием Альбертинского храма и объединением Слонимского 
благочиния с Волковысским 4.

Имели место и внутренние конфликты между членами двад-
цаток и церковных советов. Как правило, они имели под собой фи-
нансовую подоплёку — контроль за суммами от продажи свечей и 
исполнения треб. Уполномоченные содействовали тому, что кон-
фликты внутри общины не погашались, а наоборот, разрастались, 
обрастая новыми подробностями, и выносили их на поверхность, 
используя это как один из факторов дискредитации духовенства. Так 
весь 1961 г. в приходе Полесской церкви г. Гомеля прошёл в разбира-
тельстве жалоб прихожан в отношении назначенных священников 
протоиерея Василия Копычко, иерея Стефана Гладыщука, диакона 
Фёдора Харика и псаломщика Михаила Воробья. Приходская рефор-
ма шла на фоне снятия с регистрации и закрытия храма. Полесская 
церковь осталась единственной действующей в городе, в ней стали 
служить новые священнослужители. Прихожане жаловались на то, 
что пришлый соборный причт «состоит из пьяниц, грубиянов и без-
образников», которые притесняют коренных священников — Бы-
левца и Войтовича. Несмотря на то, что никаких конкретных слу-
чаев этого недостойного поведения приведено не было, делегации 
прихожан два раза ездили на прием к архиерею в г. Минск с целью 
«убрать неугодных священников». Некоторые несогласные пошли 
ещё дальше — в знак протеста стали посещать богослужения в старо-
обрядческой Ильинской церкви. Дело дошло до того, что о. Василий 
(а он был благочинным) подал прошение о переводе его на долж-
ность настоятеля Минского кафедрального собора, но оно не было 
рассмотрено. Это было связано с тем, что в течение года на Мин-
ско-Белорусской кафедре сменилось два архиерея, в суть конфликта 
они просто не успевали вникнуть. Это всё было на руку светской 
власти. Митрополит Антоний (Кротевич) после приёма делегации 
жалобщиков издал указ о переводе о. Василия Копычко в Могилёв, 
но указ не был исполнен, так как на кафедру был назначен новый 
архиерей — Варлаам (Борисевич). В конце июня переезжать переду-
мал и сам о. Василий, мотивируя это тем, что его дочери необходим 

4	 Государственный архив Гродненской области. Ф. 478. Оп. 1. Д. 83. Л. 6.



331приходская реформа 1961  года  
и  её  влияние на церковную жизнь беларуси

трудовой стаж для поступления в ВУЗ. В своём прошении он пишет, 
что за время его настоятельства в кафедральном соборе им был при-
обретён дом, и что

после закрытия собора и объединения приходов на мою долю выпало 
немало хлопот, и встречаются некоторые лица, которые хотят возло-
жить на меня часть вины во всём случившемся. Но таких лиц немного, 
и они не авторитетны. Основная масса верующих положительна и ко 
мне расположена благосклонно. Солидарны со мной все члены притча 
и церковный совет. Поэтому нет внешних причин, побуждающих меня 
менять место жительства [Гомель, 374–374].

Конфликт между тем вышел на новый виток. Во время бого-
служения о. Василий Копычко пролил Святые Дары. Он был срочно 
вызван в Минск к духовнику. Имел он встречу и с владыкой Варла-
амом, где лично объяснил ему некоторые особенности конфликта 
в приходе. Владыко решил принять участие в судьбе о. Василия, но 
это не пошло ему на пользу. 12 августа был ликвидирован Речицкий 
округ и присоединён к Гомельскому. В Борисо-Глебскую церковь был 
отправлен настоятелем протоиерей Антоний Былевец. В результате 
получилось, что тот, в защиту которого и было это противостояние, 
был удалён из Гомеля, а тот, против которого всё это и было направ-
лено, оказался на вершине власти в г. Гомеле и части Гомельской 
области. Это вызвало новый шквал жалоб со стороны прихожан. 
Отец Антоний стал служить на новом месте, но долгое время не ос-
вобождал церковную квартиру в г. Гомеле, полесские прихожане в 
декабре 1961 г. обращаются в Минск к архиерею с просьбой при-
нудить протоиерея отдать ключи от квартиры, забрать вещи и дать 
возможность заселиться другому священнику [Гомель, 375].

Реализация постановления от 16 марта 1961 г. «Об усилении 
контроля за исполнением законодательства о культах» принимала 
всё более разнообразные формы. Местные власти усилили контроль 
за соблюдением духовенством данного законодательства, в резуль-
тате чего многие священники были сняты с учёта. Священники, сня-
тые с регистрации, тайно обслуживали нужды верующих, организо-
вывали нелегальные молитвенные дома. Так, два года нелегально 



332 светлана владимировна силова

существовал молитвенный дом в г. Краснополье, аналогичные дома 
располагались в Кричевском районе и ряде других регионов Моги-
левской области БССР 5.

Газеты вновь стали заполняться материалами под названиями 
«Святоши-убийцы», «Кровавые кресты», «Откровения семинариста 
после похмелья», «Вот они, истинно православные» и т. д. В то же 
время в двух специальных докладах о задачах печати того периода 
ЦК ВЛКСМ потребовал от газет ещё больше «усилить борьбу с рели-
гиозными обычаями, обрядами и традициями. Совершенно нетерпи-
мо, что в условиях, когда разум человечества всё глубже проникает 
в великие тайны природы, когда советские люди успешно штурмуют 
Космос, отдельные юноши и девушки попадают под влияние рели-
гии, идеологии тьмы, суеверия и невежества» [Алексеев, 228].

В атеистических брошюрах содержались сведения о том, что 
многие приходские священники занимались подпольной благотво-
рительностью среди бедняков, организовывали бесплатные обеды 
для верующих, особенно приехавших издалека, и трактовали это 
как «нападки на атеистические организации» [Поспеловский, 309].

Приведённые примеры из разных регионов Беларуси (Грод-
ненская область — западная часть, Гомельская — часть Восточной 
Беларуси) свидетельствуют о том, что «хрущёвская» политика по от-
ношению к Церкви и приходская реформа 1961 г. имели единый, не 
учитывающий особенности регионов курс — деградация низовых 
структур церкви и её маргинализация.

Литература

	 1.	 Алексеев = Алексеев В. А. «Штурм небес» отменяется? М. : Россия моло-
дая, 1992. 304 с.

	 2.	 Гомель = Гомель церковный, XVI–ХХ  вв. : исторические очерки  / авт. 
текста, сост.: С. В. Цыркунов, И. В. Ольшанов. Гомель : Редакция газеты 
«Гомельская праўда», 2022. 402 с.

	 3.	 Поспеловский = Поспеловский  Д. В. Русская Православная Церковь в 
ХХ веке. М. : Республика, 1995. 511 с.

5	 Национальный архив Республики Беларусь. Ф. 951. Оп. 4. Д. 32. Л. 8.



333

Мария Александровна Гмызина
Пермь, Музей Архиерейского квартала
Рогнеда Владимировна Калашникова
Москва, Общецерковная аспирантура и докторантура 
им. святых равноапостольных Кирилла и Мефодия

слухи об участи архиепископа пермского 
и кунгурского андроника (никольского) 
после его ареста, согласно 
предварительному следствию пермского 
окружного суда по важнейшим делам 
«об убийстве по постановлениям 
б. чрезвычайной комиссии ряда лиц 
духовного звания» (гарф ф. р-9440. оп. 1. д. 2)

аннотация: Доклад посвящён исследованию результатов предварительного 
следствия Пермского Окружного Суда, связанных с убийствами лиц духовно-
го звания в 1918 г., материалы которого хранятся в Государственном архиве 
Российской Федерации (ГАРФ. Ф. Р-9440. Оп. 1. Д. 2). Авторами доклада были 
проанализированы слухи об участи архиепископа Пермского Андроника (Ни-
кольского) после ареста, собранные судебными следователями во время след-
ственных мероприятий в 1-й половине 1919 г. В  докладе слухи рассматри-
ваются как один из ценных источников информации, дающих возможность 
верифицировать сведения об убийстве архиепископа Андроника, которые со-
хранились в показаниях сотрудников Чрезвычайного комитета. Также учиты-
вается и высокий потенциал изучения слухов как источника общественного 
сознания в периоды информационно-политических кризисов.

ключевые слова: история Церкви, история Перми, общественное со-
знание, слухи, Гражданская война, новомученики Российские

В ночь на 24 декабря 1918 г. в Пермь вошли части Сибирской армии 
под командованием генерал-майора А. Н. Пепеляева. Части Рабоче-
крестьянской Красной армии вместе с представителями местной 
администрации РКП (б) покинули Пермь.



334 мария александровна гмызина 
рогнеда владимировна калашникова

С января 1919 г. в Перми были начаты следственные действия 
по делам об убийствах, совершённых во время нахождения у власти 
в городе партии большевиков. В Государственном архиве РФ хра-
нятся три дела Пермского Окружного суда данного периода; все они 
являются материалами следствия по убийствам ряда лиц по поста-
новлениям ВЧК. Их них в докладе будет рассмотрено только одно, 
посвящённое расследованию преступлений против лиц духовного 
звания, а в нём — только те свидетельства и слухи, в которых гово-
рится об архиепископе Андронике (Никольском).

Следственные действия по данному делу были начаты в обыч-
ном порядке. Согласно судебному законодательству Российской им-
перии, а именно его применяли следователи, производство предва-
рительных следствий возлагается на особый технический аппарат 
судебных следователей. В России было три категории судебных сле-
дователей: 1) «участковый», 2) «по важнейшим делам», 3) «по особо 
важным делам», делившиеся по степени важности самых дел. Эта 
«важность» определялась прокурорским надзором, и следствия по 
важнейшим делам возникали по предложениям прокурора суда 1.

Пётр Яковлевич Шамарин, исполняющий должность прокурора 
Пермского Окружного суда, предлагал 2 приступить к производству 
предварительного следствия по признакам преступления, предусмо-
тренного 2 ч. 1453 ст. Уложения о наказании.

Таким образом, 16 января 1919 г. было начато предваритель-
ное следствие, подразумевавшее под собой досудебное расследова-
ние, направленное на установление обстоятельств преступления. 
На должность следователя по важнейшим делам был назначен 
Александр Иосифович Короновский. В течение следственного про-
цесса эту должность также занимали Павел Алексеевич Пьянков (с 
25  апреля 1919 г.) и Владимир Александрович Кролюницкий (со 
2 июня 1919 г.). Следственные действия продлились около полуго-
да. Последняя дата на документах из дела — 23 июня 1919 г. 1 июля 

1	 Соколов Н. Убийство Царской семьи // Хронос. Всемирная история в интернете. 
URL: http://hrono.ru/libris/lib_s/ubi00.php (дата обращения: 29.01.2024).

2	 ГАРФ Ф. Р-9440. Оп. 1. Д. 2. Л. 7. Предложение Прокурора Пермского окружного 
суда. № 50 от 15 января 1919 г.



335слухи об участи архиепископа пермского и кунгурского 
андроника (никольского) после его ареста …

1919 г. Сибирская армия покинула Пермь, вместе с тем были окон-
чены и следственные действия.

Особенность этого дела, как и Екатеринбургских дел по убий-
ству членов императорской фамилии, состояла в том, что оно, как 
пишет следователь Омского окружного суда Н. А. Соколов, расследо-
вавший дело об убийстве царской семьи, «не имеет того, что обыкно-
венно почти всегда имеется в делах об убийстве и чем доказывается 
чаще всего самый факт убийства — трупов. Вследствие того в этом 
деле самый факт убийства приходилось проверять иными путями» 3.

В деле архиеп. Андроника также отсутствовал физический объ-
ект преступления, номинально был известен его субъект, но не из-
вестны личности, его совершившие. В таких условиях основными 
задачами следствия стали обнаружение останков и определение 
личностей убийц.

Следственные действия Александр Иосифович Короновский 
начал с допросов свидетелей ареста архиеп. Андроника, произве-
дённого в ночь с 16 на 17 июня 1918 г. В целом арест подразумевает 
под собой юридическое основание, устанавливающее данный вид 
наказания и предполагает наличие документа (ордера), санкциони-
рующего арест. Согласно свидетельским показаниям, сотрудниками 
Всероссийской чрезвычайной комиссии (ВЧК), которые производи-
ли т. н. арест, не было предъявлено никаких документов. Ряд сви-
детелей, в том числе и косвенных, показали, что архиеп. Андроник 
после ареста был увезён на пролётке в сторону заводского «приго-
рода» — Мотовилихи.

Для воссоздания дальнейшей картины следователям пришлось 
проверять все слухи об участи архипастыря. Слухи в данном случае 
выступали как особый источник сведений в ограниченных услови-
ях следствия, заведомо искажённый, однако потенциально содер-
жащий зацепки к раскрытию преступления. В отсутствии прямых 
доказательств следователям приходилось работать с косвенными и 
устанавливать их причинно-следственную связь с преступлением.

3	 Убийство царской семьи: детали расследования, которое длится почти 100 лет // 
Право.ру. Правовые новости. URL: https://pravo.ru/process/view/125287/ (дата 
обращения: 16.02.2024).



336 мария александровна гмызина 
рогнеда владимировна калашникова

Основными источниками слухов как возможных косвенных до-
казательств выступали люди из окружения красноармейцев, либо 
газетные заметки и статьи, опубликованные в местной прессе. В по-
следнем случае следователи выявляли их авторов.

Слухи об участи архиепископа Андроника можно разделить на 
те, в которых он был жив, и те, в которых он был мёртв. Сюжеты 
слухов, в которых архипастырь был жив, таковы:

1.	 Архиепископ Андроник выслан большевиками в Архангель-
скую губернию. Таков был официальный ответ ЧК на запросы об 
участи архипастыря.

2.	 В марте 1919 г. в «Правительственном Вестнике», издавав-
шемся в Омске, а затем и в «Вестнике Омской Церкви» появились 
две статьи за подписью некоего лица под псевдонимом «Пермский». 
В них содержались сведения о том, что 30 ноября/13 декабря 1918 г. 
архиеп. Андроника видел в Перми один из его учеников. Якобы после 
ареста его послали на работы по добыче угля в Кизеловские копи, 
а в декабре 1918 г. этапом он был перемещён в Пермь, но из-за пере-
полненности тюрем был отправлен в Вятку.

Автором обеих статей оказался прот. Василий Виноградов — 
ученик владыки ещё по Уфимской ДС, который служил вместе с ним 
в Омске и в Перми. Проверка этой версии установила, что 13 дека-
бря никакой группы арестованных в тюрьму не поступало. «Архи-
епископ Андроник в тюрьме ни под каким видом не содержался» 4. 
В процессе дознания выяснилось, что среди насельников Белогорско-
го монастыря был один человек, внешне похожий на владыку Андро-
ника, — послушник Феодор Корнилович Тюлькин. Этот послушник 
вместе с другими насельниками был арестован в октябре 1918 г. и 
увезён в Осу, затем в Пермь, потом в Вятку. Следствие пришло к вы-
воду, что именно с ним и перепутал владыку Андроника прот. Васи-
лий Виноградов.

Сюжеты слухов, в соответствии с которыми Пермский архипа-
стырь был убит:

4	 ГАРФ. Ф. Р-9440. Оп. 1. Д. 2. Л. 97. Дознание вр. и. д. Начальника Пермской тюрь-
мы П. Г. Павлова.



337слухи об участи архиепископа пермского и кунгурского 
андроника (никольского) после его ареста …

1.	 Говорили, что его труп летом 1918 г. находился в анатомиче-
ском покое при Александровской больнице. Этот слух был опровер-
гнут его келейником Георгием Вертопраховым, который осмотрел 
останки неизвестного.

2.	 Ещё один слух поступил от 12-летнего мальчика по имени 
Тимофей Углицких, который был задержан в поезде как безбилетный 
пассажир. Он рассказал о том, что, работая рассыльным в Губернском 
совдепе, который располагался в доме губернатора, был свидетелем 
того, что там вплоть до середины ноября 1918 г. в одной из комнат 
содержался в заключении архиеп. Андроник. По словам мальчика, 
15 или 16  ноября 1918 г. владыка был увезён на Новое кладбище  
(Егошихинское) и там подвергся различным изощрённым пыткам. 
Палачи заставляли Архиерея подписать какую-то бумагу. Затем его 
якобы увезли на Каму и расстреляли, причём, по словам мальчика, 
«семь раз в него стреляли, но неудачно — он всё молился. Когда он 
кончил молиться и сказал „готово“, выстрелили в него восьмой раз и 
этим выстрелом убили, после чего труп спустили в прорубь» 5.

Однако на предварительном следствии выяснилось, что Тимо-
фей Углицких никогда не служил рассыльным в совдепе и не был 
туда вхож. Когда его повторно допрашивали, мальчик расплакался 
и признался, что «соврал, сам не знаю почему» 6.

Рассказ Тимофея Углицких представляет собой компиляцию 
слухов и информации о казнях нескольких пермских священнослу-
жителей. Причём эти сведения он мог получить из первых рук, так 
как его мать, по словам мальчика, жила с каким-то красноармейцем; 
также он, по его собственному признанию, читал местные газеты.

3.	 2 января 1919 г. в газете «Освобождение России» появляется 
заметка, в которой было сказано: «По имеющимся сведениям, мест-
ный пастырь, Архиепископ Андроник, был закопан живым в землю. 
Как подробность передают, что, когда Владыка был завален землёю 
по грудь и начал мучиться, один из присутствующих красноармей-

5	 ГАРФ. Ф.  Р-9440.  Оп.  1. Д.  2. Л.  99. Протокол допроса Углицких  Т. П. от 
14.04.1919 г.

6	 ГАРФ. Ф.  Р-9440.  Оп.  1. Д.  2. Л.  120. Протокол допроса Углицких  Т. П. от 
17.04.1919 г.



338 мария александровна гмызина 
рогнеда владимировна калашникова

цев убил его двумя выстрелами в голову» 7. Удалось установить, что 
автором этой заметки был подпоручик Всеволод Никанорович Ива-
нов — впоследствии известный журналист, эмигрировавший в Ки-
тай, вернувшийся после Великой Отечественной войны в СССР и 
ставший советским писателем. Эти сведения о гибели архиеп. Ан-
дроника подпоручик Иванов получил от корреспондента Российско-
го телеграфного агентства по фамилии Борисов.

3.1. В марте 1919 г. в качестве свидетеля по делу был допрошен 
настоятель Градо-Пермского Петропавловского собора свящ. Феодор 
Делекторский — будущий сщмч. Никита, епископ Орехово-Зуевский. 
Он рассказал о том, что в июне 1918 г. одну из комнат церковного 
дома, где проживал о. Феодор, самочинно занял матрос с крейсера 
«Аврора» Павел Иванович Чернявский. «Кто такой был Чернявский и 
на него ли были у него документы, неизвестно, потому что впослед-
ствии Чернявский говорил о себе так много и таких несообразных 
сведений, что приходилось думать, что это личность весьма зага-
дочная. Чернявский служил агентом в Пермском Губернском чрез-
вычайном комитете» 8. Именно он похвастался о. Феодору «со слов 
своих товарищей по службе, что Андроник перед казнью заявил, что 
по церковным правилам ему предоставляется самому избрать смерть 
и пожелал быть заживо погребённым, после чего его положили в вы-
рытую яму и стали зарывать, но присутствовавший при этом член 
Чрезвычайной Комиссии, помнится, Воробцов застрелил Высокопре-
освященного из револьвера» 9.

3.2. 26 апреля 1919 г. комендант Мотовилихинского завода при-
слал для приобщения к делу протокол допроса Александра Петро-
вича Полушкина, который с марта 1918 г., учась в псаломщическом 
училище, проживал в Архиерейском доме вплоть до июня. Он также 
был арестован в ночь на 17 июня, а после выхода из тюрьмы про-
живал у матери в деревне Малая Язовая (ныне — Мотовилихинский 
район). Там же жил его брат Иван, который в июне 1918 г. служил 

7	 ГАРФ. Ф. Р-9440. Оп. 1. Д. 2. Л. 8. Выписка из газеты «Освобождение России» № 2 
от 2 января 1919 г.

8	 ГАРФ. Ф. Р-9440. Оп. 1. Д. 2. Л. 60об. Протокол допроса свидетеля Делекторско-
го Федора Петровича.

9	 Там же. Л. 61.



339слухи об участи архиепископа пермского и кунгурского 
андроника (никольского) после его ареста …

красноармейцем в Мотовилихинской гарнизонной роте. Александр 
Полушкин «спрашивал после брата Ивана, какое он имел отношение 
к делу Андроника. Он мне ответил, что совершенно не причастен к 
этому делу, но слышал, как красноармейцы хвалились, что замучили 
Андроника по дороге по Сибирскому тракту» 10.

3.3. 7 июня 1919 г. в качестве свидетеля был допрошен иеродиа-
кон Белогорского монастыря Пётр (Турпанов): «Как-то вскоре после 
ареста и исчезновения Андроника ко мне на подворье пришёл наш 
бывший послушник, а в то время подпоручик Георгий Матвеевич Со-
колов … и в разговоре сообщил мне, что Архиепископ Андроник убит 
большевиками и что труп его зарыт ими на 6-й версте от г. Перми 
по Сибирскому тракту» 11.

К лету 1919 г. следствием Пермского Окружного суда по кос-
венным доказательствам были установлены обстоятельства убий-
ства архиепископа Пермского и Кунгурского Андроника. Как впо-
следствии оказалось, они во многом совпадали с воспоминаниями 
непосредственных участников убийства, в частности, помощника 
начальника милиции Мотовилихи Н. Жужгова 12. Основные точки 
совпадения связаны с местом и ходом убийства. В районе 6-й версты 
Сибирского тракта архиеп. Андроник перед смертью помолился, со-
общил о своей готовности умереть, после чего сотрудники Пермгуб 
ЧК стали закапывать его живым, затем сделали в него несколько 
выстрелов.

Библиография

	 1.	 ГАРФ Ф. Р-9440. Оп. 1. Д. 2. Материалы по убийству ряда лиц духовного 
звания.

	 2.	 ГАПК. Ф. р-732. Оп. 1. Д. 140. Л. 1–3. Рассказ тов. Жужгова об аресте Ан-
дроника [1920-е гг.].

	 3.	 Аксёнов В. Слухи, образы, эмоции: массовые настроения россиян в годы 
войны и революции 1914–1918 гг. М., 2020. 984 с.

10	 ГАРФ. Ф. Р-9440. Оп. 1. Д. 2. Л. 116. Протокол допроса Полушкина А. П.
11	 ГАРФ. Ф. Р-9440. Оп. 1. Д. 2. Л. 161. Протокол допроса иеродиакона Петра (в миру 

Григорий Турпанов).
12	 ГАПК. Ф.р-732. Оп. 1. Д. 140. Л. 3. Воспоминания Н. Жужгова.



340 мария александровна гмызина 
рогнеда владимировна калашникова

	 4.	 Соколов Н. Убийство Царской семьи // Хронос. Всемирная история в ин-
тернете. URL: http://hrono.ru/libris/lib_s/ubi00.php.

	 5.	 Убийство царской семьи: детали расследования, которое длится почти 
100 лет // Право.ру. Правовые новости. URL: https://pravo.ru/process/
view/125287/.



341

Анна Евгеньевна Самсонова
Канд. юрид. наук
Воронеж, Свято-Филаретовский институт

общины и братства иеромонаха  
эразма (прокопенко) «светильники»:  
от правды к вымыслу огпу (по материалам 
архивно-следственных дел)

аннотация: В настоящей статье рассматриваются братства, сестричества и 
общины закрытой советской властью Киево-Печерской Лавры, создававшие
ся в 20-х и 30-х годах ХХ в. под духовным руководством иеромонаха Эразма 
(Прокопенко). В основу положены материалы архивно-следственных дел Во-
ронежской области и г. Киева. Братства и сестричества «Светильники» пред-
ставляют собой малоисследованную историю иосифлянского движения в Рус-
ской православной церкви в период гонений со стороны советской власти. 
В статье даётся общая характеристика общины иером. Эразма (Прокопенко), 
а также братств и сестричеств «Светильники» на территории Центрального 
Чернозёмного края, освещаются проблемные вопросы, связанные с вымысла-
ми ОГПУ в части движения «Светильников».

ключевые слова: братства и сестричества «Светильники», общины, 
иосифлянское движение непоминающих, иером. Эразм (Прокопенко)

История возникновения на территории Центрально-Чернозёмного 
края братств и сестричеств «Светильники» тесным образом связана с 
иеромонахом Киево-Печерского монастыря Эразмом (Прокопенко) 
(в миру — Елисеем Прокопенко 1) и его общиной, образовавшейся 

1	 Елисей Прокопенко родился в 1870 г. в селе Боромля Черниговской губернии 
в крестьянской семье. До шестнадцати лет был пастухом в родном селе, а с 1886 г. 
работал в имении князя Меншикова. В двадцать один год был призван на воен-
ную службу и здесь окончил фельдшерскую школу. Сохранилось свидетельство его 
удивительного и мистического обращения ко Христу. «Когда ему было двадцать 
четыре года, он заболел злокачественной дизентерией в тяжёлой форме и нахо-
дился при смерти. Находясь при смерти, ясно услышал необыкновенный голос:  



342 анна евгеньевна самсонова

под Киевом в местечке Ирпень после закрытия Киево-Печерской Лав-
ры. В 1926 г. он и члены его общины переселились в село Ирпень под 
Киевом, где тайно продолжали свою монашескую жизнь. Иеромонах 
Эразм отверг Декларацию митр. Сергия (Страгородского) 1927 г., в 
которой провозглашалась абсолютная лояльность советской власти 
со стороны Русской церкви, считая её прямым предательством Церк-
ви и православной религии. Впоследствии о. Эразм и его община 
примкнули к архиепископу Гдовскому Димитрию (Любимову), ли-
деру духовенства, выступавшему против митрополита Сергия. На 
допросах арестованные монашествующие заявляли: «Наша ирпен-
ская община признаёт всех архиереев, но главное — митрополита 
Петра Крутицкого, Патриаршего местоблюстителя, пока последний 
находится в заключении, а также архиепископа Гдовского Димитрия 
и епископа Харьковского Павла, пока они были на свободе» 2.

В Ирпене иеромонах Эразм поселился в частном доме своих 
послушников Игнатия и Ульяны Перепелицы, где собирались мона-

„Если желаешь быть живым и здоровым, обещай после военной службы посвятить 
себя служению Богу и уйти в монастырь“. Дав мысленно обещание, тотчас почув-
ствовал облегчение и, к удивлению врачей, очень быстро поправился. После го-
спиталя резко изменил свою жизнь — стал вегетарианцем, вёл подвижническую 
жизнь. В конце 1896 года поступил в Киево-Печерскую Лавру, работал в хлебо-
пекарне, в больнице, в просфорне и в аптеке. Стал лечить монашествующих, вы-
лечил больные ноги схиигумена Феодосия, после духовно-нравственных собесе-
дований старец взял Елисея к себе в келейники. После смерти старца Феодосия 
Елисей стал келейником иеросхимонаха Эразма, затем был переведён в Преобра-
женскую пустынь, где стал келейником старца Елисея. В 1905 г., во время смер-
тельной болезни, старец Елисей назначил его духовным пастырем многих своих 
чад. В 1912 г., прослушав цикл лекций пятого и шестого курса духовной семина-
рии, принял монашеский постриг с именем Эразм, затем посвящён в сан иеромо-
наха. Позднее митрополит Флавиан поручил ему проповедовать во всех церквях 
Киево-Печерской лавры и в корпусах гостиниц. В 1915 г. о. Эразм вновь тяжело 
заболел, был направлен на лечение в Китаевскую богадельню и только в 1921 г. 
вернулся в Феодосиевское подворье Киево-Печерской лавры. Вскоре вокруг него 
образовалась небольшая группа единомышленников из монашествующих и ми-
рян, собеседования иером. Эразма с верующими, посещающими Лавру, расши-
ряли круг его единомышленников. Многие из них позднее вошли в общину его 
духовных чад, а среди верующих Киева о. Эразм стал известен как подвижник, 
прозорливец и старец.

2	 Из истории гонений Истинно-православной (Катакомбной) церкви  // https://
histor-ipt-kt.memo.ru/ (дата обращения: 27.01.2024).



343общины и братства иеромонаха эразма (прокопенко) 
«светильники»: от правды к  вымыслу огпу …

шествующие и миряне из Ирпени, Киева и окрестностей; приезжа-
ли сюда и паломники. В этот период он основал тайные церковные 
общины, братства и сестричества, предоставляя дом монахам и мо-
нахиням, оставшимся без крова из-за закрытия монастырей или не-
приятия обновленческого раскола. Иеромонах Эразм благословлял 
в каждой общине старших духовников, называемых «Светильника-
ми». За несколько лет число тайных общин значительно расшири-
лось, и потому члены общин приобретали новые дома в этом районе. 
К 1932 г. в селе Ирпень насчитывалось восемь домов и один дом в 
Киеве, в которых проживало около 146 членов общин, многие из 
которых приехали из разных регионов страны. Все они придержива-
лись монашеских правил, соблюдая безбрачие и другие монашеские 
обеты. Община иеромонаха Эразма вела активную миссионерскую 
работу, монахини и послушницы путешествовали из села в село, рас-
пространяя православное учение, собирая еду и пожертвования для 
своих общин.

Иеромонах Эразм был арестован 23 ноября 1932 г., а к началу 
1933 г. вся его община также столкнулась с преследованиями 3. В Об-
винительном заключении утверждалось, что в начале коллективи-
зации он разослал своих последователей в сёла Киевской и других 
областей, убеждая крестьян не вступать в колхозы. Согласно выво-
дам следствия, как сам иеромонах Эразм, так и члены его общины 
утверждали, что «коллективизация была делом рук антихриста», 
поэтому православным верующим следует избегать колхозов, где 
«никто не соблюдал поста и праздников», предупреждая, что тот, кто 
вступит в колхоз, «не войдёт в Царство Небесное». В разгар активно-
го раскулачивания на Украине и в Центральном Чернозёмье мона-
хини-проповедницы предпринимали поездки по окрестным сёлам, 
убеждая отдельных крестьян в том, что «сила антихриста отнимает у 
людей всё, и для спасения всё лишнее имущество необходимо внести 
общине на строительство монастыря, не давая им попасть в руки 
антихристовых властей» 4.

3	 ЦДИЗЮК. Оп-128. Ед.  хр.  1-360; Х ДА СБУ. 6-67566-ФП; ЦДАГО. ОП-263. 
Ед. хр. 1-62198.

4	 ГАОПИ ВО. Ф. 9353. Оп. 2. Д. 17298. Т. 1. С. 102.



344 анна евгеньевна самсонова

Одним из регионов собирания общин и братств иеромонахом 
Эразмом и его общинниками стал Центрально-Чернозёмный округ, 
куда входили современные территории Воронежской, Тамбовской и 
Белгородской областей. Из материалов архивно-следственных дел 
мы узнаём, что верующие тайно посещали о. Эразма и его тайную 
обитель, испрашивая его благословения по самым разным вопро-
сам жизни, ища утешения и поддержки в трудные времена. В начале 
1930-х гг. многие члены этих общин были арестованы и приговоре-
ны к различным срокам заключения. Все подсудимые и свидетели 
неизменно сообщали о массовом паломничестве к о. Эразму, когда 
он путешествовал по городам и сёлам Центрального Чернозёмья. 
Толпы людей собирались посмотреть на «духовного старца», кото-
рый проводил встречи с верующими, а также местными священни-
ками, обличал обновленчество и активно миссионерствовал. Замет-
ное паломничество с многочисленными визитами незнакомцев не 
ускользнуло от внимания местных властей. В ноябре 1932 г. ОГПУ 
провело рейд в тайный монастырь в Ирпене, в результате которо-
го были арестованы 24 монаха и монахини, в том числе о. Эразм. 
Арест был связан с всплеском массовых антиколхозных выступлений 
и жестокой коллективизацией на селе. Основные обвинения против 
иеромонаха Эразма и его общин основывались на их предполагае-
мых организационных связях с иосифлянским движением и их роли 
в подстрекательстве к оппозиции советским реформам в деревне. 
Органы ГПУ преобразовали разрозненные показания свидетелей и 
обвиняемых по делу «Светильников» в стандартизированный фор-
мат, превратив повествование о тайных религиозных общинах в 
крайне политизированную историю. Предвзятая компиляция разно-
родных источников, включая показания подсудимых и свидетелей, а 
также конфискованная корреспонденция, дневники и религиозные 
фантазии сотрудников ОГПУ сконструировали новую социалисти-
ческую реальность, имевшую огромную власть над жизнями людей. 
Тем не менее через «отшлифованные» копии протоколов допросов 
время от времени просачиваются подлинные голоса, раскрывающие 
историю иосифлянского движения в ранний советский период.

Уголовные дела против тайных общин «Светильников» содер-
жат пронизанные эсхатологической символикой народные проро-



345общины и братства иеромонаха эразма (прокопенко) 
«светильники»: от правды к  вымыслу огпу …

чества о приходе армии во главе с архангелом Михаилом и падении 
советской власти. Из свидетельств очевидцев мы узнаём, что про-
рочество было популярно к началу 1933 г. и проповедовало о неми-
нуемой войне Бога, который уничтожит к лету того же года царство 
антихриста. Эта популярная эсхатология представляла Архангела 
Михаила с его небесным Белым воинством (белое войско), знаме-
нующим второе пришествие Христа и конец времён. В ожидании 
прихода Мессии верующие шили трёхцветные знамёна красного, 
белого и синего цветов с надписью: «Христос воскресе. Мы подни-
маем своё знамя и поднимаемся для победы действия антихриста». 
Некоторые вышивали также апокалиптические и эсхатологические 
отрывки из Нового завета и Книги пророка Иезекииля. Верующие 
ожидали встретить грядущего Спасителя в ближайшем будущем с 
этими вышитыми флагами.

Основным свидетелем обвинения по делу выступила молодая 
послушница из общины иеромонаха Эразма родом из Воронежской 
области, которую местные жители прозвали «святой, блаженной Са-
ней». В своих показаниях Александра Толстых интерпретировала это 
так: «Эти песни были вышиты для того, чтобы, когда руководители 
организации выйдут навстречу небесному воинству для победы над 
силой антихриста … смотрели на знамёна и пели эти песни». Опустив 
религиозную символику, ОГПУ в дальнейшем интерпретировало это 
пророчество как ожидание политической Белой армии из-за рубежа, 
а потому все, кто её ждал, считались террористами и мятежниками 5.

В показаниях следствию Александра Толстых так рассказывает 
о своём знакомстве с иеромонахом Эразмом и его тайной обителью 
в первые месяцы 1927 г.:

Это было в начале 1927 г. Эразм подробно расспросил меня о религиоз-
ном движении на моей родине. Я рассказала ему о жизни братств, соз-
данных Михаилом и Филиппом. Тогда Эразм предложил мне остаться 
послушницей в его общине, сказав, что у него есть «братство» и «сестри-
чество», живущее по монашескому уставу. В то же время он подчёркивал, 
что мы живём в то время, когда воцарился антихрист, и нам необходимо 

5	 ГАОПИ ВО. Ф. 9353. Оп. 2. Д. П-17298. Т. 4. С. 109.



346 анна евгеньевна самсонова

дистанцироваться от «блудной жизни мира» для спасения. Что касается 
«братств», основанных Михаилом и Филиппом в Центральном Чернозё-
мье, то он предложил объединить их с его киевской общиной. Чтобы 
облегчить это объединение, он предложил мне сопровождать членов 
братства, которых он назначил для Центрального Чернозёмья, знакомя 
их со всеми братствами, которые его народ наставит на путь истины и 
установит связи 6.

Так молодая девушка стала послушницей тайного монастыря в 
Ирпени, а через некоторое время приступила к миссионерской дея-
тельности в Центральном Чернозёмье вместе с монахиней по имени 
Ульяна Перепелица. Согласно материалам следствия, совет общины 
тайного монастыря о. Эразма (Прокопенко) принял решение распро-
странить свою миссионерскую деятельность на весь СССР. Каждый 
член общины получал конкретное задание отправиться в опреде-
лённый регион страны с миссией создания новых братств и сестри-
честв 7. Учитывая знакомство с Центрально-Чернозёмным регионом, 
«блаженная Саня» вместе с Ульяной Перепелицей были направлены 
в этот регион страны.

К середине 1920-х гг. в малых городах и сёлах Центрально- 
Чернозёмного региона произошли глубокие преобразования, в ре-
зультате которых тысячи верующих остались без храмов, священ-
ников, богослужений и церковных школ. Возникла необходимость 
создания новых форм религиозных сообществ, приспособленных к 
изменяющимся условиям. Согласно материалам следствия, подполь-
ные группы верующих собирались в частных домах, часто в ночные 
часы, чтобы участвовать в коллективной молитве, читать Евангелие 
и другую христианскую литературу, разделять ритуальные трапе-
зы, обучать детей, предлагать взаимную помощь и поддержку. Эти 
группы не представляли собой единое в богословском или органи-
зационном отношении явление и не образовывали общественного 
движения в общепринятом смысле. Это были разрозненные груп-
пы, а иногда и общины, сосредоточенные вокруг странствующих 

6	 ГАОПИ ВО. Ф. 9353. Оп. 2. Д. П-17298. Т. 1. С. 102.
7	 ГАОПИ ВО. Ф. 9353. Оп. 2. Д. П-21934. Т. 1. С. 51.



347общины и братства иеромонаха эразма (прокопенко) 
«светильники»: от правды к  вымыслу огпу …

пророков и пророчиц, священников и монахов 8. Благодаря обшир-
ным знаниям Воронежской области, широкому доверию среди на-
рода и высокому авторитету среди верующих, Александра Толстых 
смогла вести активную миссионерскую работу и получить доступ к 
уже сложившимся группам верующих в различных городах и сёлах 
Центрального Чернозёмья. Её миссия заключалась в том, чтобы со-
единить рассеянных верующих с тайными монастырями в Ирпене 
и Киеве. Выполняя эту миссию, она неоднократно посещала Цен-
тральное Чернозёмье, иногда одна, а иногда в сопровождении иеро-
монаха Эразма или других членов киевской общины. Со временем 
отдельные верующие наладили прочные связи с киевской общиной. 
Материалы архивно-следственных дел свидетельствуют о том, что 
иеромонах Эразм благословлял верующих на тайное монашество, 
принятие обетов безбрачия, создание новых общин, а также строи-
тельство братских домов.

В 1933 г. взгляд Александры на общинную братскую жизнь пре-
терпел глубокие изменения. Будучи активной православной мисси-
онеркой, она неожиданно превратилась в обвинителя тех, кому ра-
нее проповедовала о Христе и церковной жизни. Её доносы легли в 
основу многочисленных групповых уголовных дел в Воронежской, 
Тамбовской, Белгородской областях, направленных против так на-
зываемой «контрреволюционной церковно-монархической органи-
зации братств и сестричеств „Светильники“», что в конечном итоге 
привело к преследованию сотен людей.

Из следственного дела в отношении общины иеромонаха Эраз-
ма мы узнаём, что Александра лично посещала Воронежское ОГПУ 
в январе 1933 г. Она предоставила обширный список приверженцев 

8	 В уголовных делах ОГПУ эти группы были известны под разными названиями: 
иоанниты, фёдоровцы, самосвяты, буевцы, подгорновцы, суздальцы, михайловцы, 
игнатьевцы, имяславцы и др. Самым распространённым именем в Центральном 
Чернозёмье были фёдоровцы, названные в честь Фёдора Рыбалкина, почитаемого 
как юродивого, чьи катакомбные общины были одними из первых духовных объ-
единений верующих крестьян в начале 1920-х гг. Поэтому термин «фёдоровцы» 
часто без разбора использовался государственными органами по отношению ко 
всем группам верующих на территории Воронежской области, да и сейчас оста-
ётся такое употребление ко всем группам верующих.



348 анна евгеньевна самсонова

о. Эразма в различных регионах Украины и Центрального Чернозё-
мья, а также в Ленинграде и его окрестностях. Это привело к массо-
вым арестам и дальнейшим уголовным преследованиям как священ-
ников, монашествующих, так и простых верующих.

Остаётся открытым вопрос о том, является ли название братств 
и сестричеств «Светильники» самоназванием или это название, рож-
дённое в недрах ОГПУ. Изучение материалов архивно-следственных 
дел не позволяет сделать однозначных выводов. Есть аргументы в 
пользу как первой, так и второй позиции. В материалах архивно-
следственного дела № П-17298 мы находим подтверждения тому, 
что верующие активно использовали термин «Светильники» по от-
ношению к духовным лидерам, старшим общин, групп и братств. 
Приведём слова иеромонаха Тихона, в миру Тимофея Вакуловича 
Гудимова, входившего в общины Будённовского района, о том, кто 
такие «Светильники».

… Группы «Светильников» не соприкасаются с мирской жизнью, они 
проповедывают слово божие, соблюдают посты и не идут ни на какие 
мирские соблазны. «Светильники» не принадлежат гражданской вла-
сти, они принадлежат только Богу, а настоящей власти не подчиняют-
ся, потому что она им не нужна. А проще сказать — мы «Светильники» 
люди не советские, но дань государству платим, хотя говорим против 
этой дани, т. е. против всяких налогов и заготовок. Относительно колхо-
зов «Светильники» говорят так же против, но допускается — кто как су-
меет. «Светильники» читают книги: Библию, книги пророчества, жития 
святых, книги Миней месячных — этим и руководствуются. Достойным 
быть «Светильником» признаётся лишь только тогда, когда тот или дру-
гой мирянин уверует и станет стойким православным. Кроме того, груп-
пы «Светильники» собираются на квартирах и поют церковные стихи и 
читают Библию и жития святых 9.

В православной практике «светильниками» нередко именовали 
любимых пастырей, верующих святой жизни. Так, св. прав. Иоанна 
Кронштадского в народе ещё до революции именовали «светильни-

9	 ГАПИ ВО. Ф. 9353. Оп. 2. Д. П-21934. Т. 2. С. 766.



349общины и братства иеромонаха эразма (прокопенко) 
«светильники»: от правды к  вымыслу огпу …

ком». В «Добротолюбии» «светильник» веры — это монах, достигший 
духовных высот, просветлённый. Образ светильника широко исполь-
зует и Писание как символ неоскудевающей веры и Божественного 
света в человеке.

Однако последовательное использование термина «Светильни-
ки» в материалах архивно-следственных дел отсутствует. Например, 
в протоколах допросов термин «Светильники» периодически при-
меняется в отношении старших в общинах и группах верующих, а 
также когда речь идёт о духовном старшинстве. В некоторых про-
токолах допросов встречается понятие «Светильники» в отношении 
самих групп верующих, при этом термин «Светильники» не упоми-
нается в более ранних исследованиях о практике общинной жизни 
иеромонаха Эразма. Отсутствие таких упоминаний может свиде-
тельствовать о том, что в Центральном Чернозёмье при проведении 
оперативной работы и следствии решили использовать для названия 
подпольных общин звучное и яркое слово, которое хорошо подходи-
ло для характеристики жизни верующих 20-х годов.

Уголовные дела в Центрально-Чернозёмном крае стали про-
должением и развитием уголовных дел в Киеве в отношении чле-
нов общины иеромонаха Эразма (Прокопенко), поэтому контекст 
использования термина «Светильники» ОГПУ мог определяться 
поставленной перед органами ГПУ задачей выявить и обезвредить 
всех, кто был связан с Киевской общиной.

В целом общины и братства «Светильников», действовавших в 
Центральном Чернозёмье, ждут своего дальнейшего исследования, 
которое должно восполнить ещё один пробел в истории русской 
православной церкви в ХХ в.

Источники и литература

	 1.	 ГАОПИ ВО. Ф. 9353. Оп. 2. Д. П-17298. Т. 1–6.
	 2.	 ГАОПИ ВО. Ф. 9353. Оп. 2. Д. П-21934. Т. 1–2.
	 3.	 Центральный государственный исторический архив Украины в г. Киеве. 

Ф. 128. Оп. 1 мон. Ед. хр. 360.
	 4.	 Отраслевой государственный архив Службы Безопасности Украины. 

Дело № 67566-ФП.



350 анна евгеньевна самсонова

	 5.	 Центральный государственный архив общественных объединений 
Украины. Ф. 263. Оп. 1. Ед. хр. 62198.

	 6.	 Биографические сведения о братии Киево-Печерской Лавры, пострадав-
шей за Православную веру в 20 столетии / Сост.: Л. П. Рылкова, Киев : 
Типография Киево-Печерской Успенской Лавры: Феникс, 2008. 291 с.: 
ил. С. 194–199.

	 7.	 Шкаровский  М. В. Иосифлянство. С.  92: URL: http://krotov.info/libr_
min/25_sh/ka/shkarov_004.htm (дата обращения: 27.01.2024).



351

Ольга Борисовна Солодовникова
Канд. фил. наук
Москва, РАНХиГС, Свято-Филаретовский институт

дискуссия вокруг термина  
«православная общественность» 
в церковной периодике 1906–1907 годов

аннотация: Одним из центральных терминов, порождённых дискуссией о 
церковном обновлении в начале ХХ в., стала «христианская», или «православ-
ная общественность». С надеждами на её создание были связаны многие про-
екты как церковных, так и социальных реформ, поддерживаемые группами 
«прогрессивного», как писали журналы того времени, духовенства и мирян. 
Однако с самого начала богословская разработанность и вероучительная обо-
снованность термина были подвергнуты сомнению. Что есть православие? 
И подразумевает ли оно создание какой-то особенной, одному ему присущей 
общественности? В докладе рассматриваются примеры публичного обсужде-
ния этих вопросов в 1906–1907 гг.

ключевые слова: христианская общественность, православная обще-
ственность, церковное обновление, Церковный вестник, журнал «Век», 
дискурс церковного обновления

События Первой русской революции, ожидание скорого созыва По-
местного собора Российской православной церкви всколыхнули в 
начале ХХ в. публичную дискуссию об обновлении церковного строя 
и жизни. Наряду с отрицательной повесткой, включавшей обрете-
ние независимости церкви от государства, упразднение института 
обер-прокурорства, требование освобождения от бюрократического 
гнёта, в церковной периодике после 1906 г. активно обсуждалась и 
возможная положительная программа церковного обновления: со-
зыв Поместного собора, возрождение начал соборности, уважение 
к правам личности в церкви, а также создание так называемой хри-
стианской, или православной, «общественности». Предполагалось, 
что, с одной стороны, духовенство «совместно и дружно выступит 



352 ольга борисовна солодовникова

на общественную работу» 1, с другой стороны — голос интеллиген-
ции не будет «враждебным Церкви» 2, результатом чего станет новое 
качество единения культуры духовной с культурой светской. Само 
понятие «общественность» является характерной приметой русского 
интеллектуального дискурса со времён Н. М. Карамзина и А. Н. Ра-
дищева 3, имеющего при этом специфические коннотации, связан-
ные с его противопоставлением официальному «обществу» (двору), 
а также государству, что позволило, например, уже видному полити-
ческому деятелю нового ХХ в. В. А. Маклакову озаглавить свои мему-
ары «Власть и общественность на закате старой России» [Маклаков]. 
При этом, начиная с XIX в., разговор об «общественности» так или 
иначе затрагивал церковную проблематику. В. Г. Белинский в своей 
рецензии 1839 г. на комедию А. С. Грибоедова «Горе от ума», между 
прочим, рассуждал так:

Некоторые поверхностные мыслители говорили и писали, что будто 
христианство отрицает государство, общественность, науку и искус-
ство, потому что в Евангелии ни о чём этом не говорится. <…> Так как 
основная идея Евангелия — идея божественной любви, осуществивша-
яся страданием и кровию за чад своих … <…> … то благодатно опло-
дотворённая ею почва человеческого развития и произращала, и про-
изращает, и никогда не перестанет произращать все цветы и все плоды 
небесные [Белинский, 426].

Родство этого утверждения, как и самого хода аргументации, 
с дискуссиями 1906–1907 гг., как будет показано ниже, вполне 
очевидно. Наконец, сказанное великим критиком «между делом», 

1	 Церковный вестник. 1907. № 27. 5 июля. С. 860.
2	 Церковный вестник. 1906. № 26. 29 июня. С. 839.
3	 См. у А. Н. Радищева: «Сей довод не есть воображение умозрительства, но токмо 

обществование произшествий на опытах людей мудрых и людей мало просве-
щённых основанное, что и доказывает онаго общественность» [Радищев, 172], 
у Н. М. Карамзина: «Таким образом и Жиды, гонимые роком и угнетённые свои
ми сочеловеками, находятся друг с другом в теснейшей связи, нежели мы, тор-
жествующие Християне. Я хочу сказать, что в них видно более духа обществен-
ности, нежели в другом народе» [Карамзин, 88].



353дискуссия вокруг термина «православная 
общественность» в церковной периодике 1906–1907 годов

оказалось уже в центре внимания В. С.  Соловьёва  — философа и 
богослова, непосредственно повлиявшего на церковную полемику 
нового ХХ в. и неизменно искавшего, по замечанию Г. Флоровского, 
«социальной правды» [Флоровский, 309]. «Византийцы полагали, что 
для того чтобы быть воистину христианином, достаточно соблюдать 
догму и священные обряды православия, нимало не заботясь о том, 
чтобы придать политической и общественной жизни христианский 
характер, — писал В. С. Соловьёв во „Введении“ к „России и вселен-
ской церкви“, — они считали дозволенным и похвальным замыкать 
христианство в храме, предоставляя всю общественность языческим 
началам» [Соловьёв], и именно такая практика привела к закату ве-
личайшую цивилизацию, из чего следует: Россия не должна повто-
рять тех ошибок. Так, задача христианского влияния на обществен-
ность, сформулированная уже в конце XIX в. и актуализированная 
социально-политическими процессами 1905–1906 гг., оказалась 
прочно вписана в дискурс церковного обновления. Однако её вос-
приятие участниками дискуссии — как самими деятелями церковно-
го обновления, так и представителями интеллигенции — отличалось 
рефлексивностью и полемичностью. Эта рефлексия коснулась двух 
составляющих термина: были подняты вопросы, во-первых, о том, 
что есть православие в его «метафизике» 4, а во-вторых, возможно 
ли в нём какое бы то ни было учение об общественности? Среди 
дискуссантов оказались видные мыслители той эпохи, в частности, 
Н. А. Бердяев, В. В. Розанов, Вал. Свенцицкий, Д. В. Философов и дру-
гие. В докладе мы рассмотрим примеры полемики на данную тему в 
1906–1907 гг.: на страницах журналов «Церковный вестник», «Цер-
ковный голос» и «Век».

В записке Союза ревнителей церковного обновления (группы 
32-х петербургских священников) «Об отношении Церкви и священ-
ства к современной общественно-политической жизни», опублико-
ванной в 1906 г., вопрос: содержит ли христианство в себе этические 
нормы, которые могут быть ориентиром для устроения обществен-
ных порядков — постулировался как решённый. Вслед за В. Г. Белин-
ским, авторы подчёркивали, что

4	 Век. 1907. № 18. 13 мая. С. 252.



354 ольга борисовна солодовникова

по отношению к общественной и политической жизни христианство 
возвестило такие безусловные вечные начала или нормы, как любовь до 
самопожертвования, в меньшей форме выражающаяся практическою 
заповедью Евангелия — «не делать другим того, чего себе не желаешь», 
священное достоинство человеческой личности, как носящей образ Бо-
жий, а отсюда и полная недопустимость насилия или своекорыстного 
использования человеком человека 5.

Итак, стартовой точкой дискуссии в данном случае может яв-
ляться утверждение, что «любовь до самопожертвования» стоит 
рассматривать как норму общественной и политической жизни. 
Эта норма пока не явлена, но потенциально может быть раскры-
та: «Мы должны надеяться, что начавшийся две тысячи лет назад 
процесс закваски человеческого общества евангельским духом 
любви совершится до конца, когда в нём прекратятся борьба и 
взаимоистребление» 6, — писал «Церковный вестник» в канун Рож-
дества 1906 г. Даже вопрос о неизбежном трагическом конце «мира 
сего» оказывается не столь однозначным, например, свящ. М. Ле-
витов в статье с говорящим названием «Мысли оптимиста» по-
ясняет: «И наивысшее развитие зла пред кончиною века, пред-
сказанное Божественным Откровением, не есть факт безусловно 
необходимый в физическом смысле» 7. Исповедуя ту же точку зре-
ния, Д. Боголюбов настаивает, что христиане должны «всю землю» 
покорить Христову благовестию, что для автора значит: «обязаны 
Его дыханием оживить все виды своих отношений — личные, се-
мейные, общественные и государственные», призваны «руководить 
жизнью не отдельных только личностей, но и целых масс» 8. Сто-
ронники идеала мироотрешённой Церкви в пылу такой полеми-
ки прямо называются «лицемерами», против которых публицист 
«Церковного вестника» А. Д. выдвигает пара-догматический те-
зис: «Человек с внешними условиями жизни, с обстановкой жиз-

5	 Церковный вестник. 1906. № 11. 16 марта. С. 327.
6	 Церковный вестник. 1906. № 51–52. 25 декабря. С. 1672.
7	 Церковный голос. 1907. № 15. 13 апреля. С. 403.
8	 Церковный голос. 1907. № 9. 6 февраля. С. 165–166.



355дискуссия вокруг термина «православная 
общественность» в церковной периодике 1906–1907 годов

ни, догматами жизни, связан не внешне, а неслитно, нераздельно, 
как божество и человечество во Христе» 9, соответственно, обязан  
на них влиять.

Оппозицию данной точке зрения в исследуемом промежутке 
времени составляли две дискурсивные линии: сторонники одной 
апеллировали к историческому опыту существования христианства, 
не связанному с каким-то одним общественным идеалом, сторонни-
ки другой указывали, что воздействие Церкви на мир более сложно 
и не сводится к проблематике непосредственного «влияния» или 
«руководства». Первая линия начинается за рамками описываемого 
круга изданий: Д. В. Философов в конце 1906 г. публикует в журнале 
«Товарищ» статью, направленную против «Петербургского братства 
церковного обновления», однако, получив ответ от свящ. Константи-
на Аггеева в журнале «Век», продолжает полемику уже на церковной 
площадке. Основной тезис Д. В. Философова, основанный на его на-
блюдении за историческим христианством, таков:

Христианство есть религия исключительно личная, а не общественная. 
В нём проявилось величайшее утверждение личности, но религиозная 
общественность в нём ещё не открыта 10.

Отвечая автору, свящ. Константин Аггеев предпочитает просто 
снять указанное противоречие встречным замечанием, что «вели-
чайшее утверждение личности, как оно понимается Евангелием, 
есть тем самым величайшая общественность» 11. Заметим, что это 
качество аргументации не удовлетворяет даже лояльных по отно-
шению к движению церковного обновления христианских мыс-
лителей, и вот уже А. Карташёв добавляет своё слово «К полемике  
с Д. В. Философовым»:

Церковное, религиозно-мистическое утверждение личности с этой (по-
нятой политически — О. С.) общественностью несоединимо. Оно ведёт 

9	 Церковный вестник. 1907. № 18. 3 мая. С. 575.
10	 Век. 1906. № 6. 17 декабря. С. 67.
11	 Там же.



356 ольга борисовна солодовникова

к особому подобию общественности: к союзу в любви, но вне культуры, 
вне законов экономики и социологии. Показатели этого идеала в опы-
тах: монастыри, духоборы, толстовцы 12.

По мысли А. Карташёва, разделение «религиозно-мистическо-
го» и общественно-политического уровня церковной жизни насколь-
ко серьёзно, что не может быть преодолено «церковным идеалом», а 
только идеалом «осуществлённого Богочеловеческого Тела в мире» 13, 
что отсылает уже к воззрениям В. С. Соловьёва и, по меньшей мере, 
теряется в эсхатологической перспективе.

Вторая дискурсивная линия, не отрицающая напрямую задачи 
созидания «христианской общественности», но усложняющая взгляд 
на действие Церкви в мире, связана и с более благосклонным отно-
шением к «мироотрешённой Церкви». В частности, И. Мирской на 
страницах «Церковного голоса» подчёркивает, что «Царствие Божие 
оказывается там, где царствует Бог. А для царствования Его не имеют 
абсолютного значения какие-либо социальные и политические усло-
вия, ни вообще что-либо внешнее — временное, пространственное» 14, 
соответственно, оценить силу власти Христовой в каком-либо обще-
стве невозможно, исходя из сугубо «внешних» показателей. Более 
того, напоминает автор, «в последние времена избранных ради со-
кратятся страшные „дни оны“. Таково было, есть и будет, как гово-
рят, косвенное, а по нашему прямое воздействие на жизнь мира сего 
со стороны сынов Церкви мироотрешённой» 15. С. Н. Булгаков, раз-
деляя многие взгляды деятелей церковного обновления, напомина-
ет, что идеалы Церкви, хранимые вдали от социально-политической 
реальности, «предчувствие спасения мира» таинственным образом 
вдохновляют и тех, «которые отвергли веру в Спасителя» 16. Соответ-
ственно, инаковая по отношению к миру Церковь именно благодаря 
своей инаковости провоцирует неудовлетворённость «миром сим» 
и творческие поиски иной жизни на всех её уровнях.

12	 Век. 1906. № 7. 24 декабря. С. 86.
13	 Там же.
14	 Церковный голос. 1906. № 8. 23 февраля. С. 235.
15	 Церковный голос. 1906. № 9. 2 марта. С. 267.
16	 Век. 1907. № 16. 22 апреля. С. 218.



357дискуссия вокруг термина «православная 
общественность» в церковной периодике 1906–1907 годов

Анализ представленных аргументов о возможности и невоз-
можности созидания «церковной общественности» демонстриру-
ет всю сложность выработки адекватного богословского тезауруса 
для разрешения экклезиологических вопросов (особенно в публи-
цистических текстах): что есть Церковь, как она действует в мире 
сем и т. д. Пафос ревнителей непосредственного церковного влия-
ния на массы был продиктован в первую очередь видением, что «в 
жизни, в самой Церкви, в общем мало находит места христианская 
этика» 17, и постоянное расхождение слов с делами больно ранит 
совесть верующего человека. Однако утверждение христианской 
этики парадоксальным образом могло вести к отрицанию христи-
анской же традиции аскетики («мироотрешённой Церкви»), а также 
смешению догматических (как в цитате А. Д.) или даже мистических 
основ христианского учения с прагматикой устроения текущего го-
сударственного строя.

Несомненно, участники дискуссии сами осознали этот вызов: 
разговор о «православной общественности» повисает в воздухе, 
если не определено, что такое «православие», что является церков-
ным, а что нецерковным в своей основе. Так в порядок дискурса о 
«христианской общественности» входит отдельная тема — поиски 
фундамента в «здании православия» 18. Как замечает автор «Века» 
А. Попов, «если бы определилась Церковь, то это самое было бы 
верным залогом и путём решения всех других вопросов» 19, позво-
ляя себе сомневаться в том, что эмпирически наблюдаемые цер-
ковные границы являются в какой-либо мере реальными грани-
цами Тела Христова, но не находя при этом возможности назвать 
другие. Чрезвычайно любопытно (и не это ли является причиной 
уязвимости их аргументации?), что ревнители церковного обнов-
ления, первыми выходя на поиски основ «церковности», обна-
руживают их прежде всего в таинствах, т. е. той мистериальной 
стороне жизни Церкви, которая по определению требует соблю-
дения границ («двери, двери») и которая на исследуемом отрезке 

17	 Церковный вестник. 1907. № 19. 10 мая. С. 604.
18	 Век. 1907. № 25. 1 июля. С. 393.
19	 Век. 1907. № 14. 8 апреля. С. 174.



358 ольга борисовна солодовникова

времени представлялась чуждой массе интеллигенции, потенци-
альной «общественности» (причины этой чуждости часто искали 
в отсутствии «литургического творчества»  — термине, ставшем 
ещё одной узловой точкой дискурса церковного обновления на-
чала ХХ века). В. Эрн в «Церковном обновлении» (приложение к 
журналу «Век») пишет: «Жизнь церковная суживается, полнота её 
убывает, всё новые и новые стороны жизни уходят из церкви, и на-
конец наступает время (точно его определить нельзя), — когда из 
всей первоначальной полноты — остаётся только одно — это таин-
ство», при этом таинство оказывается той альфой и омегой право-
славия, «потерять которую — для нас значило бы — потерять всё  
и лишиться всего» 20.

Опытный полемист Д. В.  Философов, обвиняя православие в 
«метафизической», а не только исторической связи с самодержави-
ем, и, соответственно, предвидя «ультра-реакционный» характер 
любой «православной общественности» 21, требует от своих оппо-
нентов указать, что в основе православного вероучения открывает 
перспективу другого общественного идеала. Вместо ответа он полу-
чает встречный вопрос от Вал. Свенцицкого: «Пусть г. Философов 
покажет: где, в каком пункте православной метафизики заключа-
ется нечто такое, что с логической неизбежностью обязывало бы 
признать самодержавие», а также исповедание, что в Церкви «есть 
подлинно вселенское начало — таинства» 22. Нельзя сказать, чтобы 
недостаточность такого подхода к определению границ православия 
не была осознана участниками дискуссии. Скажем, И. Осипов осто-
рожно спрашивает на страницах «Века»: «Не нащупывается ли кроме 
таинств ещё какой-то мистический остаток, который один только и 
даст возможность разрешить все недоумения, вызываемые вопросом 
о таинствах? Одно же признание таинств, как единственной точки 
соборной церковности, кажется, не в состоянии вывести нас из круга 
официальной церковности» 23, а В. Розанов прямо заявляет: «„Таин-

20		  Церковное обновление. 1907. № 9. 4 марта. С. 66.
21		  Век. 1907. № 18. 13 мая. С. 251–253.
22		  Там же. С. 254.
23	 Век. 1907. № 13. 1 апреля. С. 155.



359дискуссия вокруг термина «православная 
общественность» в церковной периодике 1906–1907 годов

ства“, „я верю в них …“ Прекрасна всякая вера. Но вот вопрос: (…) 
почему же они не действуют?» 24.

По существу, весь корпус рассматриваемых текстов оказыва-
ется посвящён выстраиванию соотношений между разными сторо-
нами жизни церкви, выяснению её актуальных границ и их пер-
спектив расширения на сферы общественной жизни и культуры. Эта 
дискуссия продолжится уже после 1917 г.: достаточно вспомнить 
работы 1930-х гг. прот. Георгия Флоровского «О границах Церкви» 
[Флоровский, 71–73] или прот. Сергия Булгакова “Una Sancta” [Бул-
гаков, 52–56]. Таким образом, в дискурсе церковного обновления 
получают проблематизацию ключевые темы богословских дискус-
сий ХХ, а впоследствии и XXI века. Характерно в этой связи выска-
зывание Н. А. Бердяева, вмешавшегося в полемику Д. В. Философова 
и Вал. Свенцицкого и признавшего «не религиозным» настроение 
статей обоих авторов 25, поскольку первый не видит того ценно-
го, что в православии «метафизически есть», а второй не замеча-
ет того, чего ему действительно не хватает. По мысли философа, 
«одни таинства, взятые отвлечённо от всей полноты религиозной 
истины и религиозного бытия, не могут ещё дать этого критерия 
(церковности — О. С.)», а тем более способствовать рождению «хри-
стианской общественности».

Метафизика православия не заключает в себе никакого учения об об-
щественности,  — настаивает Н. А.  Бердяев,  — из неё нельзя вывести 
никакой, абсолютно никакой государственности (именно мистически 
нельзя, а исторически всё можно), в ней не открывается ещё правда о 
человечестве и его земной судьбе, нет в ней ещё положительной религи-
озной антропологии 26.

Однако и эта правда, и эта антропология могут быть найдены, 
если в качестве путеводной нити использовать не заимствованные 
у прогресса идеи, а принцип: «Да будет воля Твоя». «В этом и только 

24	 Век. 1907. № 17. 6 мая. С. 233.
25	 Век. 1907. № 24. 24 июня. С. 373.
26	 Там же. С. 372.



360 ольга борисовна солодовникова

в этом существо теократической общественности. С молитвы начи-
нается всякая религиозная жизнь, молитвенность, внутренняя со-
единённость с Богом, должна быть перенесена и в общественную 
жизнь, на путь истории», — резюмирует автор. Заметим, что статья 
Н. А. Бердяева носит скорее «методологический» характер, указывая 
на предпочтительные способы богословского разрешения вопроса о 
«христианской общественности», нежели предлагает свой ответ, что, 
однако, может говорить о трезвой оценке философом насущной дис-
курсивной задачи — выработки церковного языка нового времени. 
Вал. Свенцицкий ответит Н. А. Бердяеву тем, что чуть точнее очер-
тит «здание православия»: «со стороны сознания оно определяется 
„христианской метафизикой“, заключённой в догматах, со стороны 
„вещественных признаков“ — таинствами» 27, не предложив, однако, 
церковно убедительного способа соединить «догматы» и «таинства» с 
постулируемой задачей созидания «христианской общественности». 
Попытку обнаружить, по И. Осипову, «ещё какой-то мистический 
остаток», освящающий присутствие Церкви в мире, можно увидеть 
в поисках «соборного начала» православия и соответствующей им 
дискуссии о «соборности», которая является ещё одной важнейшей 
частью дискурса церковного обновления и требует отдельного рас-
смотрения.

Подытоживая анализ дискуссии о церковной общественности 
в 1906–1907 гг. на страницах представленных журналов, можно от-
метить её ключевые особенности: во-первых, отсутствие согласия 
о наличии (а также необходимости создания) в рамках правосла-
вия какого бы то ни было общественного идеала; во-вторых, не-
посредственную связь этой дискуссии с проблемой определения 
границ Церкви; в-третьих, сложное смешение общественно-поли-
тического и богословского тезаурусов, характерное для начально-
го этапа публичного предъявления церковной позиции. Отдельно 
отметим, что дискурс церковного обновления становится узло-
вой точкой для развития отдельных экклезиологических сюжетов  
уже в ХХ веке.

27	 Век. 1907. № 25. 1 июля. С. 393.



361дискуссия вокруг термина «православная 
общественность» в церковной периодике 1906–1907 годов

Литература

	 1.	 Белинский = Белинский В. Г. «Горе от ума». Комедия в 4-х действиях, в 
стихах. Сочинение А. С. Грибоедова // Белинский В. Г. Полное собрание 
сочинений. М. : Изд-во Академии Наук СССР, 1953. Т. 3. С. 420–486.

	 2.	 Булгаков = Булгаков  С., прот. Una Sancta (Основание экуменизма)  // 
Православная община. 1996. № 4 (34). С. 52–56.

	 3.	 Карамзин = Карамзин Н. М. Письма русского путешественника. Л. : На-
ука. 1984. С. 87–89.

	 4.	 Маклаков = Маклаков В. А. Власть и общественность на закате старой 
России. М. : НЛО, 2023. 744 с.

	 5.	 Радищев = Радищев А. Н. Житие Фёдора Васильевича Ушакова // Ради-
щев  А. Н. Полное собрание сочинений. М.; Л.  : Изд-во Академии Наук 
СССР. Т. 1. 1938. С. 153–212.

	 6.	 Соловьёв = Соловьёв В. С. Собр. соч. Брюссель. Изд-во «Жизнь с Богом». 
1969. Т.  11. [Электронный ресурс] URL: http://www.vehi.net/soloviev/
vselcerk/index.html#_ftn1 (дата обращения: 29.01.2024).

	 7.	 Флоровский 1989 = Флоровский  Г., свящ. О  границах церкви. ЖМП. 
1989. № 5. С. 71–73.

	 8.	 Флоровский 1937 = Флоровский Г., прот. Пути русского богословия. Па-
риж : YMCA-PRESS, 1937 (репринтное изд.: Вильнюс, 1991). 599 с.

	 9.	 Век. 1906. № 6. 17 декабря. С. 67.
	10.	 Век. 1906. № 7. 24 декабря. С. 86.
	 11.	 Век. 1907. № 13. 1 апреля. С. 155.
	 12.	 Век. 1907. № 14. 8 апреля. С. 174.
	 13.	 Век. 1907. № 16. 22 апреля. С. 218.
	14.	 Век. 1907. № 17. 6 мая. С. 233.
	 15.	 Век. 1907. № 18. 13 мая. С. 251–253. 
	 16.	 Век. 1907. № 24. 24 июня. С. 373. 
	 17.	 Век. 1907. № 25. 1 июля. С. 393.
	 18.	 Церковное обновление. 1907. № 9. 4 марта. С. 66.
	 19.	 Церковный вестник. 1906. № 11. 16 марта. С. 327.
	20.	 Церковный вестник. 1906. № 26. 29 июня. С. 839.
	 21.	 Церковный вестник. 1906. № 51–52. 25 декабря. С. 1672.
	22.	 Церковный вестник. 1907. № 18. 3 мая. С. 575.
	23.	 Церковный вестник. 1907. № 19. 10 мая. С. 604.



362 ольга борисовна солодовникова

	24.	 Церковный вестник.1907. № 27. 5 июля. С. 860.
	25.	 Церковный голос. 1906. № 8. 23 февраля. С. 235.
	26.	 Церковный голос. 1906. № 9. 2 марта. С. 267.
	 27.	 Церковный голос. 1907. № 9. 6 февраля. С. 165–166.
	28.	 Церковный голос. 1907. № 15. 13 апреля. С. 403.



363

Анита Юрьевна Еремеева
Москва, Свято-Филаретовский институт

основные направления церковной 
деятельности протоиерея николая 
рудинского (1871–1937 годы)

аннотация: Работа посвящена церковному служению прот. Н. С. Рудинско-
го, участника ряда церковно-общественных объединений (в том числе Брат-
ства ревнителей церковного обновления — группы «32-х»), пастыря, законо-
учителя, столичного священника конца XIX — начала ХХ в. После революции 
наиболее яркой и заметной была его деятельность на посту председателя 
Братства приходских советов Петрограда и епархии, собирающего под кры-
лом Братства все живые силы церкви. Многие направления его мысли и де-
ятельности требуют сейчас особого внимания и это задача, всё ещё стоящая 
перед церковно-исторической наукой.

ключевые слова: Братство ревнителей церковного обновления, груп-
па «32-х», Братство приходских советов Петрограда и епархии, законо-
учитель, изъятие церковных ценностей, дело православных братств, 
репрессии

Имя протоиерея Николая Семёновича Рудинского известно только 
немногочисленным исследователям, изучающим церковную исто-
рию ХХ в. В  первую очередь о нём вспоминают как об одном из 
участников дореволюционного движения Ревнителей церковного 
обновления, наряду с прот. Константином Аггеевым, прот. Михаи-
лом Чельцовым, о.  Иоанном Егоровым и другими. Но между тем 
прот. Рудинский был заметной фигурой в церковной жизни Петро-
града и после 1917 г.

Николай Семёнович Рудинский был потомственным священ-
ником: внуком, сыном, братом священнослужителей. Он родил- 
ся в 1896 г. в селе Заозерье Угличского уезда Ярославской губер-
нии в семье священника-катехизатора, законоучителя начального 



364 анита юрьевна еремеева

Заозерского училища Семёна Васильевича Рудинского 1. Николай 
закончил Калужскую семинарию одним из лучших учеников и был 
рекомендован к поступлению в Санкт-Петербуржскую духовную 
академию. Ректором семинарии в то время служил прот. Дмитрий 
Георгиевич Лужецкий. Он интересовался церковной историей, ре-
дактировал местный церковный вестник, где публиковались его 
статьи, посвящённые истории местного старообрядчества, духов-
ному просвещению и др. Возможно, именно ректор семинарии был 
первым, кто отметил способного семинариста, его жажду служения 
Богу и вдохновил его на дальнейшую учёбу. На дочери прот. Дми-
трия Лужецкого Ольге молодой Николай Рудинский женится после 
окончания Академии перед самым рукоположением. Брат Ольги, 
Юрий (Георгий) Дмитриевич Лужецкий, коллежский асессор, стал 
впоследствии одним из близких друзей о. Николая, долгое время 
две семьи даже проживали в одном доме на Крестовском острове в 
Санкт-Петербурге.

В Академии Николаю Рудинскому повезло попасть в среду лю- 
дей незаурядных: в числе преподавателей в то время были профессора 
В. В. Болотов, А. А. Бронзов, Н. Н. Глубоковский, прот. Сергий Соллер-
тинский и многие другие выдающиеся учёные. Кроме того, на одном 
курсе с Рудинским также учились люди довольно известные в буду-
щем: доктор церковной истории Николай Иванович Сагарда, епископ 
Калужский и Боровский Александр (Головин), священномученик, 
епископ Белгородский Никодим (Кононов), начальник духовной мис-
сии в Японии митрополит Японский Сергий (Тихомиров).

Служение в Петербурге предполагало не только требоисправле-
ние, но и отклик на духовные запросы паствы, среди которой оказы-
вались как представители ищущей интеллигенции, так и рабочие, 
оторвавшиеся от привычного крестьяно-христианского уклада и 
переживавшие религиозный кризис. Большое количество учебных 
заведений, сосредоточенных в столице, требовало священников, 

1	 Летопись села Заозерье, Ярославской губернии, Угличского уезда, с его двумя хра-
мами и приходом. Историко-археологический очерк со второй четверти XVIII сто-
летия до 1912-го года / Составлена Благочинным священником Михаилом Ми-
ролюбовым по церковным документам и устным сказаниям. Углич : Типография 
И. А. Дикарёва, 1913. С. 31.



365основные направления церковной деятельности 
протоиерея николая рудинского (1871–1937  годы)

способных отвечать на духовные запросы молодёжи и отстаивать 
христианство перед лицом современных безрелигиозных учений. 
Рудинский и практически все остальные члены движения будущей 
группы «32-х» были преподавателями Закона Божьего в различных 
учебных заведениях. До революции о. Николай служил законоучите-
лем в Александровском кадетском корпусе, в Мариинской женской 
гимназии, позднее — в гимназии Святителя Алексия 2.

Реальный пастырский опыт Николай Рудинский приобрёл до-
вольно рано — ещё во время учёбы в Духовной академии он был 
привлечён к проповеднической деятельности в числе других сту-
дентов Обществом распространения религиозно-нравственного 
просвещения в духе Православной церкви. Общество организовы-
вало проповеднические беседы в храмах, в залах различных учреж-
дений, на фабриках и заводах, богадельнях и приютах, тюрьмах, 
ночлежках и других местах, как после всенощной, так и отдельно от 
богослужений, каждый вечер на неделе и в выходные. Внебогослу-
жебной проповеди Общество придавало крайне важное значение. 
Столичное духовенство уже к концу XIX в. понимало, что невозмож-
но церковному народу довольствоваться только проповедью после 
литургии, которая часто бывает «сухой и безжизненной», а слуша-
тели — невнимательными, утомлёнными духотой и теснотой храма. 
И в группе «32-х», и в Обществе ревнителей веры и благочестия, в 
которых позднее осуществлял свою деятельность Рудинский, всег-
да делался акцент на том, что православные люди должны и хотят 
знать свою веру, предъявляют священству различные запросы и тре-
бования, с которыми необходимо серьёзно считаться. Особенно это 
было актуально для столицы. На этом поприще Рудинский достойно 
проявил себя, потому что после окончания Академии именно он, 
не став профессорским стипендиатом и не получив магистерской 
степени, был выбран на замещение вакансии второго священника в 
Троицкой церкви самим председателем Общества, прот. Философом 
Орнатским 3. Именно там, скорее всего, о. Николай познакомился 
и с не вполне традиционным способом устроения прихода — при-

2	 ЦГИА СПб. Ф. 15. Оп. 2. Д. 1023. Послужной список. Л. 1–6.
3	 ЦГИА СПб. Ф. 19. Оп. 115. Д. 2185. Л. 1–2 об.



366 анита юрьевна еремеева

хожане были объединены не территорией, а принадлежностью к од-
ному церковному союзу, особо подчёркивалось, что Троицкий храм 
был организован при Обществе, а не Общество при храме. Этот же 
принцип добровольного формирования прихода проводился в жизнь 
при работе комиссии по разработке нового приходского Устава под 
председательством преосвященного Уфимского Андрея в 1917 г., в 
которой принимал участие и Рудинский [Беглов, 904].

Долгое сотрудничество о. Николая с просветительским Обще-
ством говорит о том, что он разделял и другие направления его де-
ятельности. Одна из важнейших задач Общества была в том, чтобы 
привлечь мирян к активному участию в богослужении путём осмыс-
ленного чтения, общего пения и служения, чтобы церковный обряд 
не заменял «горение их духа в молитве», а был поводом к служе-
нию Богу «в духе и истине». Отдельная работа велась среди детей. 
Научением прихожан, сугубо — работой с детьми занимался впо-
следствии о. Николай в Борисоглебском братстве и Братстве при-
ходских советов.

С 1901 г. Рудинский трудился ещё в одном Обществе — ревни-
телей веры и милосердия. Общество имело тесные связи с духов-
ными образовательными заведениями Санкт-Петербурга в лице их 
профессоров и преподавателей. Оно предлагало «интеллигентным 
слоям населения духовный хлеб в виде богословских чтений разно-
образного содержания принаровленых для аудитории образованных 
слушателей». Чтения пользовались большим успехом, например, в 
1901 г. на 12 чтениях Общества побывало более двух тысяч слуша-
телей. Темы бесед были разнообразными, но в целом ориентирова-
ны на довольно образованную публику. 3 ноября 1904 г. на общем 
собрании Общества Рудинский был избран председателем правле-
ния 4. Почётным председателем собрания избран прот. Д. Г. Лужец-
кий (тесть Рудинского) 5. С марта 1905 по октябрь 1906 г. о. Николай 
состоял в должности председателя правления Общества. К началу 
1907 г. он ушёл с поста председателя правления, а его соратник по 

4	 Отчёт Правления Православного благотворительного Общества ревнителей веры 
и милосердия. 1904. С. 5.

5	 Отчёт Правления Общества ревнителей веры и милосердия. 1904. С. 7.



367основные направления церковной деятельности 
протоиерея николая рудинского (1871–1937  годы)

«группе 32-х» о.  Михаил Чельцов  — с поста делопроизводителя 6. 
Скорее всего, уход с ключевых постов в Обществе в 1907 г. двух ак-
тивных членов группы говорит о том, что в 1905–1906 гг. они чаяли 
сделать это Общество одной из точек практического воплощения 
идей Движения, но в 1907 г. в результате изменения политической 
атмосферы в стране, вероятно, утратили эту надежду.

Сталкиваясь с малорелигиозной, увлечённой современными фи- 
лософскими течениями молодёжью, Рудинский и вся группа «32-х»  
понимали, что расхождение между христианством и жизнью стало 
крайне широким и трагичным. Они предлагали апологию христи-
анства с одной стороны, «в контексте современных философских те-
чений, а с другой — обращение к Священному писанию как к пер-
вооснове православного вероучения» [Балакшина, 51]. 14 февраля 
1905 г. инициативная группа из 21 священника, среди которых не 
было ни одного протоиерея, пришла к митр. Антонию (Вадковско-
му). Главными чаяниями членов группы были вопросы печально-
го и несвободного положения церкви в дни великого потрясения и 
просьба о скорейшем созыве Поместного собора. Записки, поданные 
митр. Антонию — «О необходимости перемен в русском церковном 
управлении» и «О составе церковного собора» (в которой акценти-
ровалась необходимость хотя бы не полноправного участия в Соборе 
пресвитеров и мирян), опубликовал «Церковный вестник», а потом 
перепечатала вся петербургская пресса с сообщением, что записки 
подписали 32 столичных священника. Под именем «32-х» группа и 
фигурировала в печати.

С этого времени группа привлекала к себе всё больше внима-
ния, в прессе велась активная полемика по вопросам, затронутым 
в записках. Произошло сближение группы с богоискательской ин-
теллигенцией. Бердяев, Мережковский, Лосский, Булгаков, Розанов, 
Философов и др. приглашали их на еженедельные философско-ре-
лигиозные собрания, шёл даже разговор об издании совместного 
журнала. В потоке нарастающих революционных страстей стали вы-
ходить на первый план общественные и социальные задачи, но к не-
христианскому освободительному движению члены группы всё-таки 

6	 Отчёт Правления Общества ревнителей веры и милосердия. 1907. С. 3.



368 анита юрьевна еремеева

присоединяться не стали. Отвергая путь революционного насилия, 
члены группы искали истинно христианские способы реализации 
своей ответственности за жизнь общества, а группа стала именовать 
себя «Союзом церковного обновления». Священники Рудинский, Аг-
геев, Егоров, Чельцов, в частности, принимали активное участие в 
беседах с народом в домах трудолюбия, на фабриках и заводах Пе-
тербурга [Балакшина, 114].

Круг ответственности, которую брали на себя участники движе-
ния, постоянно расширялся — от церковного собрания к проблемам 
общецерковным и государственным. Но решение их лежало в кропот-
ливой работе в различных сферах церковной жизни: создание общин, 
оживление богослужения, реформа духовной школы, восстановле-
ние выборности для всех церковных служений, религиозное воспи-
тание, организация прихода и т. д. Постепенно они оставили в сторо-
не вопросы церковного управления, на которые невозможно влиять 
небольшой группе священников, и сосредоточились на действиях, 
возможных «снизу», доступных сколь угодно малому числу активных 
деятелей, от двух или трёх «действительно объединённых между со-
бой членов церкви» [Балакшина, 100]. Такие же конкретные и обо-
зримые цели и задачи будет ставить Рудинский впоследствии перед 
Братством приходских советов. Важнейшей практической задачей 
Союз считал устройство в каждом городе кружков и союзов из духов-
ных и мирян, чтобы было возможно распространять «благотворное 
церковное движение» на всю русскую церковь, подготавливая почву 
для Всероссийского собора и новой жизни церкви. Такие низовые 
организации, в частности, на базе приходов, становились очагами  
живой церковной жизни в тяжёлые послереволюционные годы.

После постановления Синода от 20 декабря 1905 г. о мерах по 
отношению к священникам, участвующим в общественной борьбе, 
начались гонения и на Союз церковного обновления, священники 
обвинялись в гордыне и непослушании иерархии. В июне 1906 г. 
была закрыта газета «Правда Божия», редактором которой был 
свящ. Георгий Петров, один из «32-х», архим. Михаил (Семёнов) был 
отстранён от преподавательской деятельности и сослан на покаяние 
в Задонский монастырь за принадлежность к народно-социалисти-
ческой партии.



369основные направления церковной деятельности 
протоиерея николая рудинского (1871–1937  годы)

Видимо, с этими изменениями было связано и очередное пере-
именование движения летом 1906 г. Разительное отличие Устава 
нового Братства ревнителей церковного обновления от программы 
Союза заключалось в вопросе об отношении к церковной иерархии: 
вместо «бунта белых клириков» там говорилось о послушании свя-
щенноначалию, оно выразилось в готовности подчиняться столич-
ному митрополиту, с которым движение имело давние и близкие 
связи [Балакшина, 120]. Ресурс братства в практической сфере был 
весьма ограничен, а как площадка для дискуссий он утратил своё 
значение — «поле битвы» перенеслось в Предсоборное присутствие.

До самой революции прот. Николай Рудинский был членом не-
скольких церковно-общественных организаций разного качества 
и состава. Некоторые были сформированы по внешним формаль-
ным признакам, другие же были собраниями единомышленников, 
сходными по характеру и направлениям своей деятельности: мис-
сия, просвещение, поиск общения с представителями различных 
сословий, научение вере, созидание братских отношений и поиск 
живых сил в церкви. Группа «32-х» в этом отношении пошла ещё 
дальше: впервые в современной истории был довольно резко по-
ставлен вопрос об отношениях Церкви и царства, поднято много 
других важных тем: возрождение соборности, церковь и культура, 
христианство и общественность и другие. Деятельность движения 
стала площадкой для взаимодействия и диалога с разными слоями 
светского и церковного общества: интеллигенцией, рабочими, с про-
стыми священниками и со священноначалием.

Участие в этих объединениях максимально расширило круг 
общения о.  Николая, обогатило его видение церкви и общества, 
значительно повлияло на его представления о задачах священства в 
переломные для страны и церкви времена. После октябрьского пере-
ворота о. Николай Рудинский оказался на острие церковной жизни. 
Понадобились весь его опыт, связи, наработки для противодействия 
властным структурам, борьбы с проявлениями «приходской рево-
люции» и «бунтом прихожан». Ход церковной революции внушал 
опасения за судьбу церкви и вынуждал к поиску путей преодоления 
её последствий. 18 августа 1917 г. в Петрограде на пастырско-ми-
рянском собрании в зале Общества религиозно-нравственного про-



370 анита юрьевна еремеева

свещения по инициативе прот. Философа Орнатского было создано 
Братство приходских советов Петрограда и епархии, председателем 
правления которого стал Рудинский 7. К 1918 г. Братство объединяло 
уже около 60 тысяч человек.

Пастыри понимали, что только путём объединения верующих 
и создания многочисленных неформальных организаций, в которых 
верные миряне будут действовать совместно с клиром, можно сохра-
нить церковь во время смены государственного строя и преобразо-
ваний во всех областях общественной, церковной, экономической 
жизни страны. Рудинский говорил: «Выбирайте тех, у кого есть ис-
кра Божия, кто знает, что такое „гореть духом“, кто любит Церковь 
и свой народ … Враг у дверей! Спешите! Господь вам в помощь!» 8

Государство постепенно отстраняло официальные епархиаль-
ные структуры от управления. Через приходские советы предполага-
лось вести дела благотворительности, взаимопомощи, при Братстве 
приходских советов был учреждён «Союз детей и молодёжи», объ-
единивший в себе приходские детские и молодёжные организации. 
Миряне активно привлекались к работе Епархиального собрания, в 
котором трудился прот. Рудинский и некоторые другие члены Брат-
ства приходских советов. Упорное сопротивление духовенства и ми-
рян тормозило реализацию декретов властей об отделении церкви 
от государства.

Всё это вызывало большую тревогу властей. Братства, кружки, 
общества, в которых собирались наиболее активные верующие, мо-
лодёжь, представляли для государства идеологическую угрозу. В кон-
це лета 1918 г. начались аресты священнослужителей и прот. Нико-
лай Рудинский с Братством приходских советов старались их спасти: 
проводились совещания Совета, на которых составлялись резолюции 
и заявлялись протесты в Совет комиссаров. После старта кампании 
по изъятию церковных ценностей 23 февраля 1922 г. начался новый 
этап наступления на церковь. 1 июня был арестован митр. Вениа-
мин 9, в течение нескольких дней после этого схвачены руководите-

7	  Петроградский Церковно-епархиальный вестник. 1918. 12 мая. С. 2.
8	 Известия по Петроградской епархии. 1917. 5 сент. № 36–37. С. 6.
9	 «Дело» митрополита Вениамина (Петроград, 1922 г.). М., 1991. С. 7.



371основные направления церковной деятельности 
протоиерея николая рудинского (1871–1937  годы)

ли Александро-Невского братства, епископ Ладожский Иннокентий, 
иеромонах Мануил, секретарь Правления православных приходов 
Н. А. Елачич, другие причастные к братствам люди, священники, 
братчики, простые миряне, всего по делу о «принадлежности к не-
легально организованному братству» проходил 31 человек.

12 июля 1922 г. по делу православных братств Петроградским 
Губотделом ГПУ по обвинению в антисоветской деятельности был 
арестован и о. Николай Рудинский. 12 октября 1922 г. он был при-
говорён к 2 годам высылки в г. Шенкурск Архангельской губернии. 
Вернулся из ссылки только весной 1925 г. 10

На данный момент в нашем распоряжении довольно скудная 
информация о последующей церковной жизни прот.  Николая Ру-
динского. Известно, что вернувшись из ссылки, он возобновил своё 
пастырское служение и до 1931 г. служил в церкви Рождества Хри-
стова на Песках, а в 1931 г. был вновь арестован по групповому делу, 
приговорён к 5 годам ИТЛ и с мая 1931 г. по 1933 г. находился в Соло-
вецком лагере особого назначения (Кемь) 11. В Петроград он больше 
не вернулся, в последние годы проживал в г. Кольчугино на средства 
своей племянницы учительницы немецкого языка Т. Н. Киселёвой. 
14 октября 1937 г. был снова арестован по доносу хозяйки кварти-
ры. Вину свою в антисоветской агитации и контрреволюционной 
деятельности о. Николай не признал. Согласился только с тем, что 
рассказал анекдот и «высказывал иногда недовольство на почве сво-
его материального положения» и «невоздержанности» 12. 16 декабря 
1937 г. о. Николай был расстрелян 13.

Прот. Николай Рудинский прожил жизнь одной судьбой со сво-
ей страной и своим народом, став типичным примером и одновре-
менно — уникальной судьбой описываемого исторического отрезка. 
Деятельность прот. Николая Семёновича Рудинского, на наш взгляд, 
интересна и перспективна для дальнейших исследований, как и де-
ятельность церковных и общественных объединений, с которыми 

10	 Чуков Н. прот. Один год моей жизни. С. 594.
11	 Архив УФСБ РФ по Санкт-Петербургу и Ленинградской обл. Д. П-883.
12	 Архив УФСБ РФ по Владимирской обл. Д.  П-8298. Показания обвиняемого 

26.11.1937 г.
13	 Там же.



372 анита юрьевна еремеева

он был связан на протяжении своей жизни. В частной истории лич-
ности, истории человека масштаба о. Николая может быть рассмо-
трена и сугубо лично усвоена история России и Русской православ-
ной церкви с её страшными, трагическими, но и вдохновляющими 
страницами.

Источники

Печатные
	 1.	 Воззвание Совета «Общества распространения религиозно-нравствен-

ного просвещения в духе Православной Церкви» и пять речей о задачах 
«Общества». СПб. : Тип. А. Катанского и Ко, 1890. 48 с.

	 2.	 «Дело» митрополита Вениамина: (Петроград, 1922 г.) / Предисл. И. Ав-
диева. М. : Студия «ТРИТЭ», Российский архив, 1991. 95 с.

	 3.	 Известия по Петроградской епархии. 1917.
	 4.	 Отчёт Правления Православного благотворительного Общества ревни-

телей веры и милосердия. 1904.
	 5.	 Петроградский церковно-епархиальный вестник : издание [Петроград-

ского] епархиального совета. 1918, 1919.
	 6.	 Чуков  Н. прот. Один год моей жизни. Страницы из дневника  / Публ. 

В.  Антонов  // Минувшее : Исторический альманах. 15. М.; СПб.  : 
Atheneum: Феникс, 1993. 656 с.

Архивные
	 1.	 Архив УФСБ РФ по Санкт-Петербургу и Ленинградской обл. Д. П-883.
	 2.	 Архив УФСБ РФ по Владимирской обл. Д. П-8298.
	 3.	 ЦГИА СПб. Ф. 15. Оп. 2. Д. 1023. Рудинского Николая Семёновича. Лич-

ные дела.
	 4.	 ЦГИА СПб. Ф. 19. Оп. 115. Д. 2185. Рудинский Николай — преподава-

тель духовной академии.

Литература

	 1.	 Антонов = Антонов В. В. Приходские православные братства в Петро- 
граде (1920-е годы)  // Минувшее: Исторический альманах. 15. М.; 
СПб. : Atheneum: Феникс, 1993. 656 с.



373основные направления церковной деятельности 
протоиерея николая рудинского (1871–1937  годы)

	 2.	 Балакшина = Балакшина Ю. В. Братство ревнителей церковного обнов-
ления (группа «32-х» петербургских священников), 1903–1907. Доку-
ментальная история и культурный контекст. М. : Свято-Филаретовский 
православно-христианский институт, 2014. 416 с.

	 3.	 Беглов = Беглов А. Л. Православный приход Российской империи на ру-
беже XIX–XX вв. : состояние, дискуссии, реформы. Дис … докт. истор. 
наук. 1057 с.

	 4.	 Шкаровский = Шкаровский М. В. Церковная жизнь Петрограда в период  
революционных потрясений 1917–1918 гг. URL: https://spbda.ru/publica 
tions/professor-mihail-shkarovskiy-cerkovnaya-jizn-petrograda-v-period-
revolyucionnyh-potryaseniy-1917-1918-gg/ (дата обращения: 14.05.2023).



374

Анна Сергеевна Калинина
Минск, Институт теологии БГУ

письма верующих  
как источник исследования 
повседневной церковной жизни бсср 
первой половины 1930-х годов

аннотация: В статье анализируются письма православных верующих БССР 
1930-х  гг., хранящиеся в государственных архивах Республики Беларусь и 
адресованные в различные государственные и церковные инстанции. Рас-
сматриваются функциональное назначение и география распространения 
писем, выделяются ключевые проблемы и нужды, побуждавшие прихожан 
обращаться в поисках справедливости в официальные органы, и т. д. Письма 
служат не только отражением взаимоотношений властей и верующих, но и 
ценным источником по реконструкции повседневной церковной жизни БССР 
1930-х гг. — самого сложного периода существования православной церкви, 
когда конфронтация в церковно-государственных отношениях достигает точ-
ки своей наивысшей напряжённости.

ключевые слова: история повседневности, церковно-государствен-
ные отношения в БССР, Белорусская православная церковь, церковная 
жизнь, трансформация богослужений и обрядов, экономическое и ад-
министративное притеснение верующих, обновленческое движение

На современном этапе развития исторической науки можно наблю-
дать, как происходит переориентация мышления исследователя, 
переоценка исторических событий и явлений, как разрабатыва-
ются новые методы их изучения. Если ранее историки максимум 
внимания уделяли экономическим, политическим и социальным 
процессам макроистории, то в последнее время «в поле исследова-
тельского интереса стали попадать социальные проблемы разви-
тия общества в рамках обыденной жизни людей, так называемой 
истории повседневности» [Лебедева, 8], исследование которой «даёт 
возможность рассматривать человека не только в качестве объекта 



375письма верующих как источник исследования 
повседневной церковной жизни бсср …

воздействия, но и в роли субъекта, формирующего внутреннее со-
держание исторического процесса» [Лебедева, 8]. А саму историю по-
вседневности, в том числе и повседневную церковную жизнь, мож-
но расценивать как новую «отрасль исторического знания, в центре 
внимания которой находится комплексное исследование образа 
жизни и его изменений у представителей разных социальных сло-
ёв, их поведения и эмоциональных реакций на жизненные события»  
[Воробьева, 5].

Рассматриваемый исторический период — 1930-е гг. — являет-
ся одним из самых противоречивых и сложных в истории Белорус-
ской православной церкви: конфронтация в церковно-государствен-
ных отношениях, столкновение религиозного и атеистического 
мировоззрений достигают точки наивысшей напряжённости как 
раз в 1929–1939 гг., вследствие чего тяжёлое социальное и матери-
альное положение духовенства и рядовых верующих в значительной 
мере усугубляется, и само существование церкви как общественного 
института находится под вопросом. В свете вышеуказанных иссле-
довательских задач истории повседневности письма, составленные 
и подписанные рядовыми верующими, могут представляться неким 
vox populi, доносящимся из прошлого, «квинтэссенцией» выражения 
религиозных нужд и желаний «маленького человека», хоть и скор-
ректированной официальностью переписки.

В связи с этим цель доклада — охарактеризовать письма веру-
ющих как исторический источник и определить, насколько полно и 
какие именно повседневные события церковной жизни отражены в 
этих документах.

В докладе представлены материалы государственных архивов 
Республики Беларусь, в которых были выявлены письма верующих: 
Национального исторического архива Беларуси (далее — НИАБ), 
Национального архива Республики Беларусь (далее — НАРБ) и Го-
сударственного архива Гомельской области (далее — ГАГО). В ходе 
исследования были рассмотрены дела за период с 1930 по 1935 г. и 
выявлено не менее 70 дел, в которых содержатся копии либо ориги-
налы писем верующих БССР. Наибольшее количество актуальных 
для настоящего исследования дел — не менее 62 единиц — было 
представлено в НИАБ, а именно, в архивах ф. 2786 «Белорусский 



376 анна сергеевна калинина

Православный Священный Синод», в котором хранятся документы 
обновленческой церкви БССР с 1922 по 1935 г. При этом следует 
отметить, что список дел не полон, так как некоторые дела были рас-
шиты на момент работы в архиве и недоступны к заказу. Остальные 
8 дел были представлены в НАРБ (5 единиц) и ГАГО (3 единицы).

Большинство выявленных писем верующих относятся к доку-
ментальным источникам, а точнее, к материалам делопроизвод-
ства (по типу функционального назначения — текущая переписка) 
[Ходин, 24–25]. В архивах представлены официальные заявления, 
прошения, жалобы и ходатайства верующих в церковные и госу-
дарственные инстанции БССР и в нескольких случаях — СССР. При 
этом некоторые письма верующих подпадают под категорию по-
вествовательных, а именно эпистолярных источников: речь идёт  
о частной переписке обновленческого митрополита Даниила Гро-
мовенко с духовенством и церковнослужителями, хранящейся в 
ф. 2786 НИАБ, небольшую часть этих документов как раз и состав-
ляет переписка митрополита с рядовыми прихожанами обновлен-
ческих храмов БССР.

Всего в 70  делах с 1930 по 1935 г. было выявлено не менее 
140 писем верующих, из них 114 находится в НИАБ, ф. 2786. Раз-
умеется, данная цифра не может являться окончательной: некото-
рые из писем не сохранились, однако о них упоминается в других 
документах, например, в ответах на письма из Синода или епар-
хиального управления. Наибольшее количество писем — 36 — вы-
явлено в делах за 1930 г., что представляется закономерным: на 
1930 г. в принципе приходится пик гражданской активности ве-
рующих, повсеместно выступавших против закрытия местными 
властями церквей и арестов священнослужителей в ходе массовой 
коллективизации 1929–1930 гг. Меньше всего обращений зафик-
сировано в 1934 — начале 1935 г. — 13, что, предположительно, 
может быть связано как с уменьшением количества архивных дел, 
в которых присутствовала религиозная тематика (так, например, 
делопроизводство обновленческого Синода БССР прекращается в 
начале 1935 г. в связи с его упразднением), а также с определён-
ной стабилизацией религиозной ситуации в стране к середине 
1930-х гг., падением со стороны властей интереса к «религиозному 



377письма верующих как источник исследования 
повседневной церковной жизни бсср …

вопросу» на фоне усиления антитроцкистской пропаганды и вну-
трипартийных чисток в этот период.

Как уже было отмечено, практически все письма носили офи-
циальный характер и адресовались либо церковным властям (всего 
108 писем): главе обновленческой церкви в БССР митрополиту Дании-
лу Громовенко, в целом в Синод или местное обновленческое епархи-
альное управление, — либо в государственные органы власти (32 пись-
ма): в ЦИК БССР, местный исполнительный комитет или отдел ГПУ, 
прокурору, лично «председателю ЦИК(б)Б А. Червякову» [НАРБ. Ф. 4п. 
Оп. 1. Д. 5036. Л. 98] и даже «тов. Калинину» [НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. 
Д. 561. Л. 15]. Исключение составляют письма от некоего Михаила 
Ровкача, прихожанина Мозырского кафедрального собора, которые 
следует относить к частной переписке митрополита Даниила Громо- 
венко [НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 467. Л. 110–110 об., 114–114 об.].

По количеству обращающихся лиц следует выделить: 1) кол-
лективные письма: от церковно-приходских советов, «пятёрки» ве-
рующих, уполномоченных лиц, просто от общины или верующих 
из деревень, а также при обращении в госорганы  — граждан де-
ревень и даже граждан СССР, при этом под одним письмом могло 
быть поставлено более 60 подписей [НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 458. 
Л. 15 об.–16] — всего 103 документа; 2) индивидуальные — 30 еди-
ниц: от старосты, уполномоченного, псаломщика, председателя или 
секретаря церковно-приходского совета, просителя от имени веру-
ющих, от церковного сторожа. Были выявлены также анонимные 
коллективные жалобы или ходатайства, например, от «богомольцев» 
[НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 467. Л. 90], и индивидуальные — всего 7 до-
кументов. В основном в анонимных письмах высказывалось острое 
недовольство настоятелем прихода с перечислением различных при-
меров его недостойного поведения и выражением горячего желания 
избавить от него общину.

Что касается географии распространения, то она по указанным 
140 письмам распределилась следующим образом: территория со-
временной Витебской области — 47 писем, Могилевской — 44, Го-
мельской — 33, Минской — 14. Кроме того, 1 письмо на имя ми-
трополита Даниила было отправлено из РСФСР, ещё по 1 письму 
митрополиту данные о месте отправления отсутствовали.



378 анна сергеевна калинина

Исследование писем на предмет соотношения верующих муж-
чин и женщин, ставивших свои подписи под обращениями, дало 
следующие результаты: всего в 114  письмах удалось идентифи-
цировать 423 имени и фамилии как мужские (297) либо женские 
(126), то есть 70 % из подписавшихся были мужчинами, 30 %  — 
женщинами, причём встречаются случаи, когда расписывались за 
неграмотных как женщин, так и мужчин по их просьбе. Указанные 
данные не носят исчерпывающего характера, так как ряд подписей 
невозможно было разобрать, кроме того, встречались фамилии, ко-
торые не распознаются по роду, например, «Богдан» или «Кострома» 
[НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 551. Л. 7об.]. Однако даже на основании 
таких неполных данных можно утверждать, что в первой половине 
1930-х гг. организацией церковной жизни, к которой, безусловно, 
относилось составление различных прошений и жалоб о нуждах 
местной православной общины, активно занимались в большинстве 
случаев именно мужчины, представая в качестве старост, председа-
телей или членов церковно-приходских советов, уполномоченных  
от общины и т. д.

Наконец, по содержанию письма верующих делятся на:
1) прошения о назначении священника на приход/оставле-

нии на приходе действующего настоятеля, просьба зарегистри-
ровать конкретного священника на приход либо привезти его для 
проведения праздничной службы, таких писем выявлено больше  
всего — 60;

2) жалобы на настоятеля с требованиями «удалить из прихо-
да» «такого растократа … и прислать священника благочестивого» 
[НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 491. Л. 10 об.], либо жалобы на деятель-
ность местного архиерея с просьбами разобраться в текущей цер-
ковной обстановке — 16;

3) жалобы на закрытие церкви и отказ в регистрации священ-
ника в местных органах власти, на налоговое переобложение духо-
венства и религиозных обществ, преследование со стороны «группы 
местных безбожников» [НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 561. Л. 58], хода-
тайства об открытии церкви — 33;

4) ходатайства о помиловании/освобождении священника из-
под ареста — 10;



379письма верующих как источник исследования 
повседневной церковной жизни бсср …

5) различные текущие внутрицерковные дела — перевод денег 
«на молебство» [НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 567. Л. 40], либо поздрав-
ление с праздником митрополита от общины, либо уточнение прей
скуранта цен на церковные товары (свечи, венчики и т. д.), просьба 
от общины наградить священника, приглашение архиерею служить 
праздничную службу на приходе, изъявление желания общины при-
соединиться к обновленческой юрисдикции и т. д. — 19;

6) заявления верующих об отказе от церковного здания ввиду 
невозможности его содержания и уплаты налогов — 2.

Таким образом, исследуемые письма прихожан, безусловно, 
отражают динамику взаимодействия приходов как с церковными, 
так и со светскими властями, демонстрируют внешние неблагопри-
ятные обстоятельства преследования религиозных организаций со 
стороны антирелигиозно настроенных местных властей, условия, в 
которых вынуждены были существовать и выживать православные 
религиозные общества и отдельные верующие («Нам приходится от-
рываться от работы и ехать за 20 вёрст за исполнением своих хри-
стианских обычаев и треб» [ГАГО. Ф. 509. Оп. 1. Д. 258. 26 об.], — 
пишут прихожане с. Уборки Лоевского района председателю ЦИК 
А. Червякову в 1931 г.), различные варианты реализации на прак-
тике государственного административного и экономического при-
теснения верующих и приходов.

При этом не менее ценными для исследователя повседневности 
представляются события внутрицерковной жизни, которая составля-
ла значительную часть жизни православного населения БССР и на 
которую советская действительность оказывала косвенное влияние. 
Помимо текущих внутрицерковных дел, указанных выше, анализ пи-
сем верующих позволяет пролить свет на следующие аспекты вну-
тренней жизни приходских общин БССР 1930-х гг.:

1) Отношения прихожан и духовенства, включая степень уча-
стия прихожан в избрании и назначении настоятеля на приход: на-
пример, верующие могли изначально не принимать или впослед-
ствии отказывались от назначенного священника в пользу более 
достойного, с их точки зрения, кандидата. Так, церковная общи-
на д. Скрыгалов Петриковского района (ныне — Мозырский рай-
он Гомельской области) в 1933 г. желала у себя на приходе вместо 



380 анна сергеевна калинина

неугодного ей настоятеля Владимира Жога видеть «истинного па-
стыря церкви» священника Павла Хвойницкого, о чём и сообщала в 
соответствующем письме [НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 545. Л. 19–20].

2) Изменения в богослужебной жизни: прежде всего следует от-
метить количественное сокращение и нерегулярность богослужений 
на действующих приходах, особенно в сельской местности, в связи 
с повсеместным недостатком православных священников и полити-
кой административного изъятия церквей в БССР. Например, верую-
щие Георгиевской церкви д. Черноручье (Шкловский район) в 1934 г. 
в связи с отсутствием у них собственного священника, регистрации 
которого препятствовали местные власти, обратились в Шкловский 
РИК разрешить причту Соборно-Кладбищенской церкви г. Шклова 
совершать у них до 15 богослужений в год. Прошение в РИК содер-
жало в том числе перечень самых насущных церковных служб на 
1934–1935 гг. Данный документ знаменателен тем, что отражает 
условия, в которые были поставлены верующие (коллективизация 
и противодействие властей), попытки верующих определённым об-
разом к этим условиям приспособиться, сочетая церковную жизнь 
с колхозными полевыми работами и демонстрируя полную лояль-
ность существующему государственному строю, приоритеты в выбо-
ре богослужений, а именно, первенство в сознании верующих празд-
ников великопостно-пасхального цикла и некоторых двунадесятых,  
а также престольного торжества и дней поминовения усопших.

3) Желания и потребности прихожан в реализации своих духов-
но-религиозных устремлений. Например, верующие мотивировали 
свою просьбу пригласить священника именно в великопостно-пас-
хальный период, примиряясь зачастую с отсутствием богослужений в 
другое время года, следующим образом: «Уже наступает Святой пост 
и верующим приходится быть без говения» (заявление от 18 марта 
1931 г. церковного сторожа Кресто-Воздвиженской церкви м. Костю-
ковичи И. М. Мищенко) [НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 497. Л. 20]. Для 
верующих важно было не только встретить Пасху торжественным бо-
гослужением, но и соответствующим образом подготовиться к нему 
через говение, т. е. пост, молитвенное участие в богослужениях, ис-
поведь и Причастие, что для православного христианина продолжало 
являться обязательным элементом традиционной церковной жизни.



381письма верующих как источник исследования 
повседневной церковной жизни бсср …

4) Под воздействием антирелигиозной обстановки 1930-х гг. 
актуализация редко используемых церковных практик: так называе-
мых «мирянских» богослужений, когда верующие проводили службы 
в отсутствие духовенства по специальному сокращённому, «мирян-
скому», чину; общей исповеди, когда священник зачитывал вслух 
общий перечень грехов в присутствии кающихся «с отдельным для 
каждого исповедника разрешением грехов» [НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. 
Д. 487. Л. 14].

5) Отношение прихожан к сложившейся ситуации в связи с анти-
религиозными преследованиями со стороны властей: по мнению ве-
рующих, она лишала приход постоянного пастырского руководства, 
что серьёзно сказывалось на нравственности и вере народа: «… в нас 
справа абстаить очень кепска, — писал председатель церковно-при-
ходского совета Троицкой церкви г. Кличева Г. Сук 11 ноября 1930 г. 
митрополиту Даниилу, — народ пашов у блуд и сталі забывать Го-
спада Бога и стали гаварить што кали священники атказалісь то нам 
тёмным людям нима чаго …» [НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 460. Л. 45].

Таким образом, письма верующих достаточно подробно вос-
производят события повседневной внутрицерковной жизни право-
славных общин и их взаимодействия с властями по вопросам её 
организации. Следует отметить, что особенно информативными 
являются письма верующих, связанные с закрытием церкви, аре-
стом или регистрацией священника на приходе, так как из них ста-
новится известно не только о принятии административных мер со 
стороны местных властей по вопросам религии, но и о существенных 
моментах внутренней жизни приходов, например, об условиях, в ко-
торых исполняются требы, характере отношений с духовенством, 
изменениях в ходе богослужебной жизни. В письмах также доста-
точно полно отражаются народные настроения по поводу религиоз-
ной политики власти, нужда прихожан в пастырском руководстве и 
регулярном богослужении, требования к кандидатуре священника 
и т. д. Несмотря на субъективный характер, данные письма нагляд-
но демонстрируют обстановку тех лет, особенно в вопросах адми-
нистративного давления на религиозные общества, преследований 
применительно к духовенству и церковным активистам, отношения 
верующих к переменам, происходящим в церкви.



382 анна сергеевна калинина

Список сокращений

  ГАГО	 Государственный архив Гомельской области
 НАРБ	 Национальный архив Республики Беларусь
 НИАБ	 Национальный исторический архив Беларуси

Источники

	 1.	 ГАГО. Ф. 509. Оп. 1. Д. 258.
	 2.	 НАРБ. Ф. 4п. Оп. 1. Д. 5036.
	 3.	 НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 458.
	 4.	 НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 460.
	 5.	 НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 467.
	 6.	 НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 475.
	 7.	 НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 487.
	 8.	 НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 491.
	 9.	 НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 497.
	10.	 НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 545.
	 11.	 НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 551.
	 12.	 НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 561.
	 13.	 НИАБ. Ф. 2786. Оп. 1. Д. 567.

Литература

	 1.	 Воробьева = Воробьева  А. Л. Мировоззрение и образ жизни крестьян 
в 1920-х гг. (на материалах Урала). Екатеринбург, Уральский гос. пед. 
ун-т, 2007. 228 с.

	 2.	 Лебедева = Лебедева  Л. В. Повседневная жизнь пензенской деревни 
в 20-е годы: традиции и перемены. М. : РОССПЭН, 2009. 183 с.

	 3.	 Ходин = Ходин С. Н. История и теория источниковедения : учеб. посо-
бие. Минск : Изд. центр БГУ, 2008. 254 с.



383

Татьяна Андреевна Пархомович
Москва, Свято-Филаретовский институт

служение епископа никона (фомичёва) 
на пасху 1967 года в архангельской 
и холмогорской епархии как пример 
сопротивления антирелигиозной 
пропаганде советского государства

аннотация: В  докладе анализируется документ из архивного фонда Упол-
номоченного по Архангельской области Совета по делам религий при Сове-
те министров СССР о проведении Пасхи в 1967 г. в Архангельской области 
(Ф. 5620. Д. 129. Л. 7–9). В этом документе уполномоченный по Архангель-
ской области по делам религий Михаил Александрович Питьев описывает 
организацию епископом Архангельским и Холмогорским Никоном (Фоми-
чёвым) пасхального богослужения и служение архиерея в пасхальные дни 
1967 г. Чиновник пишет о «неутомимости» епископа, который направил всем 
священнослужителям епархии указание о проведении ежедневных богослу-
жений в Страстную и Светлую седмицы, а на Светлой — ежедневного крест-
ного хода вокруг церквей как неотъемлемой части богослужений. Кроме это-
го, епископ Никон сам совершал ежедневные богослужения в Пасхальную 
неделю, говорил горячие проповеди, призывал верующих радоваться о Вос-
кресении Христа и горячо молиться на богослужении. Отрицательная оцен-
ка советского чиновника деятельности архиерея говорит об искренней вере 
епископа, о его сопротивлении антирелигиозной пропаганде и стремлении 
возродить церковь после гонений.

ключевые слова: епископ Никон (Фомичёв), пасхальное богослуже-
ние, уполномоченный по делам религий по Архангельской области, 
проповедь, крестный ход, антирелигиозная пропаганда

Период конца 1950-х — первой половины 1960-х гг. в истории Рус-
ской православной церкви был ознаменован новым витком гонений 
со стороны советского государства. Это время закрытия храмов и мо-
настырей, волны публичного отказа ряда священников от своего сана, 



384 татьяна андреевна пархомович

отстранения священников от финансово-хозяйственной деятельности 
прихода и других результатов антирелигиозной политики КПСС.

Во второй половине 1960-х гг. после ухода с поста первого секре-
таря Н. С. Хрущёва открытые гонения на церковь прекратились. Но 
глубоких перемен в отношении государства к Русской православной 
церкви не произошло, и, как об этом времени пишет историк М. В. Шка-
ровский, руководство КПСС предпочитало «осуществлять подрыв 
влияния Церкви „полуконспиративно“» [Шкаровский, 383]. Несмотря 
на это, у духовенства появилась возможность для дерзновенного про- 
явления своей веры через богослужение, проповедь, крестные ходы.

Одним из таких служителей церкви стал епископ Архангель-
ский и Холмогорский Никон (Фомичёв). В юности будущий епископ 
был членом Александро-Невского братства в Петербурге. На Архан-
гельскую и Холмогорскую кафедру он был назначен в 1966 г. после 
служения на Рижской кафедре, управляя которой, архиерей подпи-
сал открытое письмо архиеп. Ермогена (Голубева), предлагавшего 
пересмотреть решение Архиерейского собора 1961 г., отстранявшее 
священников от финансово-хозяйственного управления приходом.

Примером проявления веры и попечения о церкви является слу-
жение еп. Никона (Фомичёва) на Пасху 1967 г. в Архангельской и 
Холмогорской епархии. Об этом свидетельствует документ из архив-
ного фонда уполномоченного Совета по делам религий при Совете 
министров СССР по Архангельской области о проведении Пасхи в 
1967 г. в Архангельской области (ГААО. Ф. 5620. Д. 129. Л. 7–9).

В этом документе уполномоченный по делам религий Миха-
ил Александрович Питьев описывает для Совета по делам религий 
организацию еп. Никоном пасхального богослужения и служение 
архиерея в пасхальные дни. Чиновник пишет о «неутомимости» 
епископа, который насторожил его многочисленными пасхальными 
богослужениями, проповедями, личным воодушевлением. Без вся-
кого сомнения, ясно, что еп. Никон не советовался в этих вопросах 
с уполномоченным. Проявилась эта активность в следующем.

В качестве правящего архиерея еп. Никон направил всем священ-
нослужителям епархии указание о совершении ежедневных богослу-
жений в Страстную и Светлую недели, а на Светлой — ежедневного 
крестного хода вокруг церквей как неотъемлемой части богослуже-



385служение епископа никона (фомичёва) на пасху 
1967  года в архангельской и холмогорской епархии …

ний. Сам еп. Никон лично совершал в Пасхальную неделю ежеднев-
ные богослужения, «по две службы утром и вечером по 3–4 часа» [Ин-
формация, Л. 7]. Уполномоченный называет это творчеством, хотя 
архиерей ничего нового в порядок богослужений не вносил.

Из текста документа следует, что еп. Никон говорил горячие 
проповеди. Уполномоченный приводит пример, когда после зачи-
тывания в кафедральном соборе пасхального послания патриарха 
Алексия архиерей сам произнёс проповедь на 50 минут, в которой 
«призывал верующих радоваться о Воскресении Христа» [Информа-
ция, Л. 7], и отметил, что архиерей говорил эти слова со слезами 
на глазах. Несколько подобных проповедей епископ произнёс ещё 
в двух храмах города в день праздника Воскресения Христова. Темы 
проповедей, к сожалению, в документе уполномоченным не при-
водятся, однако чиновник удивляется такому поведению епископа, 
поскольку, как он пишет, «в практике пасхальных богослужений 
обычно епископы зачитывали послания патриарха» [Информация, 
Л. 7] и всё. Уполномоченный также упоминает, что епископ Никон в 
указанных храмах служил сам, а священники ему сослужили. Почти 
все службы, по свидетельству уполномоченного, архиерей находился 
в центре храма. Епископ Никон во время этих богослужений призы-
вал верующих горячо молиться. Так, возглавляя пение пасхального 
тропаря «Христос воскресе из мертвых …», который епископ пел, как 
пишет уполномоченный, 4 раза, при снижении интенсивности обще-
го пения, он произносил: «Пойте все, радуйтесь, веселитесь, Христос 
воскрес!» [Информация, Л. 8].

Уполномоченный пишет о том, что поведение епископа приводи-
ло в недоумение священников и верующих: «Многие верующие и даже 
служители культа недоумевали и остались недовольны поведением 
епископа» [Информация, Л. 8]. Дословных свидетельств в документе 
не приводится, и никаких источников, подтверждающих сказанное, 
найти не удалось, поэтому сложно сказать, существовало это недо-
вольство на самом деле или было добавлено советским чиновником 
от себя. Уполномоченный также сообщает, что в 1967 г. верующих 
на пасхальном богослужении было «значительно меньше, чем в про-
шлые годы» [Информация, Л. 8], и объясняет это тем, что партийные и 
комсомольские организации перед Пасхой провели разъяснительную 



386 татьяна андреевна пархомович

работу среди молодёжи. И так же, как и в отношении предыдущих 
фактов, сложно с уверенностью утверждать объективность данных о 
количестве верующих, пришедших на Пасху в храм, по причине пред-
взятости автора в силу его профессиональной деятельности.

Уполномоченный также обвиняет еп. Никона (Фомичёва) как 
пастыря в нескромности и приложении всех своих сил для «активиза-
ции религиозных объединений» [Информация, Л. 8]. По-видимому, 
этот факт вновь свидетельствует о стремлении еп. Никона возро-
дить церковь после хрущёвских гонений. Можно предположить, что 
уполномоченный, сообщая в Совет по делам религий о действиях 
епископа как о недопустимых, пытается при этом показать, что веру-
ющие их не поддерживают, и архиерей одинок в своих настроениях. 
Подобная характеристика реакции верующих на действия епископа 
может быть необходима Питьеву для смягчения оценки его работы 
Советом по делам религий. Тем не менее, служение еп. Никона на 
Пасху 1967 г. не вызвало ответных действий со стороны уполномо-
ченного, и через несколько лет М. А. Питьев был снят со своего поста.

Приведённые примеры свидетельствуют о том, что епископ 
Никон (Фомичёв) смог дерзновенно совершать своё служение и по-
ступать так, как считал необходимым, отстаивая интересы церкви, 
когда советская власть, несмотря на отсутствие прямых гонений, 
старалась диктовать представителям церкви, как им служить и как 
себя вести. Отрицательная оценка деятельности архиерея со сторо-
ны советского чиновника говорит об искренней вере епископа, его 
сопротивлении антирелигиозной пропаганде и стремлении возро-
дить церковь после гонений.

Источники

	 1.	 Информация = Информация о проведении религиозного праздника Пас-
хи в 1967 году (Архангельская область) // ГААО. Ф. 5620. Оп. 3. Д. 129.

Литература

	 1.	 Шкаровский = Шкаровский М. В. История Русской православной церкви 
в XX веке. М. : Вече, 2010. С. 383.



387

Илья Игоревич Поляков
Новокузнецк, Кузбасская православная духовная семинария

группа сопротивления «белая роза»  
как пример христианского 
межконфессионального братства

аннотация: Доклад посвящён обзору деятельности группы Сопротивления 
«Белая роза» и христианскому подвигу её членов в Германии в период на-
цизма. В нацистской Германии все церкви, чья деятельность была легали-
зована, полностью подчинялись государству не только в административном 
плане, но и в отношении содержания своего вероучения, что выражалось 
в подмене церковного учения религиозно-нацистской пропагандой. Хри-
стиане разных конфессий претерпевали притеснения и гонения, вплоть 
до казней в газовых камерах. В  докладе предпринимается попытка цер-
ковного осмысления подвига мученика Александра Шмореля и рассматри-
вается деятельность антинацистской группы «Белая роза» с точки зрения 
христианского межконфессионального братства. Деятельность и мировоз-
зрение членов группы могут послужить примером единого христианского  
свидетельства.

ключевые слова: «Белая роза», нацистский режим, Третий Рейх,  
Сопротивление, священномученик Александр Шморель

Нацистский режим в Германии 1930–1940-х гг. провозглашал сво-
боду христианским церквам, однако фактически их положение 
было иным и представляло собой полное подчинение Третьему 
Рейху. Против несогласных с режимом христиан фабриковали 
судебные дела, была распущена Лига католической молодёжи, за-
прещены десятки католических издательств. Власти оказывали 
давление на внутрицерковные отношения: под давлением аген-
туры гестапо нарушалась тайна исповеди. Кроме того, пасторы, 
епископы и служители основных трёх конфессий  — лютеран-
ства, католицизма и православия — должны были принести клят-
ву А. Гитлеру и тем самым связать своё служение с нацистской 



388 илья игоревич поляков

властью не только морально, но и юридически. В частности, для 
православной епархии Германии был составлен особый устав, ко-
торый устанавливал, что вопросы управления в каждом отдельном 
приходе должны согласовываться с государственной властью [Шка-
ровский]. В таких стеснённых условиях начала свою деятельность 
просуществовавшая в Мюнхене с июня 1942 по февраль 1943 г. 
небольшая студенческая группа Сопротивления «Белая роза», ко-
торая ставила своей задачей раскрывать правду о гражданских и 
военных преступлениях господствующей партии. Её организова-
ли Александр Шморель, Ганс Шолль и профессор философии Курт  
Хубер.

Один из членов «Белой розы» Александр Шморель был кано-
низирован Русской православной церковью и почитается в лике 
новомучеников [Перекрестова]. Однако в церковно-исторических 
изданиях практически нет публикаций, посвящённых подвигу дан-
ной немецкой группы Сопротивления. Этот факт говорит о том, 
что, несмотря на повышенный интерес к наследию новомучеников 
и исповедников Русской церкви, мученик Александр Шморель и 
«Белая роза» остаются неизвестными для большинства христи-
ан в России, либо не произошло именно церковного осмысления 
подвига «Белой розы». Между тем группу «Белая Роза» можно по 
праву считать межконфессиональным христианским братством, 
объединённым любовью к Богу и ближнему, к христианской куль-
туре. В процессе денацификации участники группы стали для нем-
цев своего рода моральными заступниками перед суровым лицом  
истории.

Движение «Белая Роза» отличалось от других подобных движе-
ний тем, что её участники обосновывали необходимость сопротив-
ления не для поддержки какой-либо идеологии, боровшейся с наци-
онал-социализмом, но ради следования евангельским принципам 
жизни. Ими двигала искренняя любовь к Богу, на место Которого 
в  фашистской Германии ставили Адольфа Гитлера. «Белая Роза» 
отличалась от «Исповедующей Церкви», другого христианского 
антинацистского движения Сопротивления, своим межконфессио-
нальным характером, в то время как «Исповедующая Церковь» оста-
валась в конфессиональных рамках протестантизма.



389группа сопротивления «белая роза» как пример 
христианского межконфессионального братства

Межконфессиональный характер «Белой Розы»

Христианская студенческая группа «Белая Роза» была примечатель- 
на своим межконфессиональным составом. В неё входили право-
славный христианин Александр Шморель, лютеране Ганс и Софи 
Шолль, католик профессор Курт Хубер. Все они объединились про-
тив фашистской диктатуры не по вероучительным соображени-
ям, а из-за приверженности христианским добродетелям, среди 
которых исследователи выделяют человеколюбие, веру и любовь 
[Калягин, 22]. Друзья регулярно собирались в доме Шморелей, 
читали и обсуждали теологические и философские произведения, 
знакомились с русской литературой [Щаюк]. Так они поддержива-
ли древнюю христианскую традицию собираться дома у кого-то из  
членов общины.

Вера во Христа лежала в основе непримиримого отношения 
участников группы к нацистской идеологии и к Адольфу Гитлеру и 
вдохновляла на борьбу с ними. Искренняя любовь ко Христу, к Его 
Евангелию давала силы Александру Шморелю и его друзьям по «Бе-
лой Розе» бороться с античеловеческими идеями фашистской идео-
логии. В листовках они призывали немецкий народ «опомниться от 
нацистского дурмана», посмотреть, что с ним сделал фашистский 
режим. В одной из листовок они декларировали, что свобода челове-
ка, его свободная воля и подчинение своей воли разуму возвышают 
человека над всеми остальными творениями, и эту свободу отняла 
фашистская власть. Члены «Белой Розы» знали христианское учение 
о свободе воли и пытались донести своё послание до одурманенных 
фашистской идеологией масс, пытаясь вернуть своим адресатам че-
ловеческое достоинство и призывая их вернуться к полноте образа 
Божьего, данного каждому человеку.

Историческое свидетельство богословского  
различия Церкви как общественной организации 
и Церкви как Тела Христова

Следует иметь в виду, что все легальные христианские конфессии, на-
ходившиеся на территории Третьего Рейха, к которым принадлежали 



390 илья игоревич поляков

и участники «Белой Розы», были вынуждены официально поддержи-
вать фашистский режим Германии и лично Адольфа Гитлера. Период 
нацистского режима Германии можно назвать символом нехристи-
анского поведения «христиан» [Бровко, 22]. Однако, христиане-ан-
тигитлеровцы, принадлежа к одной из христианских церквей, офи-
циально поддерживавшей фашистский режим, были далеки от той 
политики, которую проводила церковная иерархия. Они понимали 
свою христианскую миссию и призвание действовать, памятуя об 
ответственности за Церковь и чувствуя моральный долг — раскрыть 
немецкому народу глаза на военные и гражданские преступления 
господствующей партии. Подвиг членов «Белой Розы» может сви-
детельствовать о необходимости богословского различения между 
церковью как организацией в мире сем и Церковью как Тела Хри-
стова, где каждый христианин является прежде всего членом Этого 
Тела (1 Кор 12:27). Деятельность «Белой Розы» указывает на раз-
личие границ церкви как общественной организации и Церкви как 
Тела Христова.

Любовь к культуре

Антинацизм — основная идея, объединявшая студентов Мюнхен
ского медицинского университета и профессора философии в од-
ной группе Сопротивления. Участников «Белой Розы», помимо 
христианского противления нацизму, объединяли дружба, любовь 
к культуре, литературе, поэзии и музыке [Ежова]. Её участники 
читали и обсуждали теологические и философские произведения, 
слушали лекции профессора Курта Хубера [Щаюк]. Они беседовали 
о России, рассуждали о Достоевском и Толстом, читали и обсужда-
ли античных и немецких философов [Ежова]. Интеллектуальная 
деятельность членов кружка характеризует «Белую розу» не просто 
как политическое оппозиционное объединение, основанием кото-
рого служило Евангелие, но как настоящее христианское межкон-
фессиональное братство. Интерес к плодам античной философии 
и христианской культуры позволил участникам использовать ли-
тературные и художественные образы в текстах распространяемых 
ими листовок.



391группа сопротивления «белая роза» как пример 
христианского межконфессионального братства

Любовь к России и русской культуре

Особое внимание стоит обратить на любовь к России и русской 
культуре. Проводником безграничной любви к России и к русским 
людям выступал Александр Шморель, русский немец, который ро-
дился 16 сентября 1917 г. в городе Оренбурге [Перекрестова]. Когда 
Александру было два года, от тифа умерла его мать, впоследствии её 
ему заменила няня Феодосия Лапшина, воспитавшая его на русском 
народном творчестве: няня рассказывала Александру сказки, пела 
народные песни и колыбельные и смогла вырастить его верующим 
православным человеком [Ежова]. Однако решающим моментом 
в формировании мировоззрения и мировосприятия у Александра 
Шмореля стало чтение произведений Ф. М.  Достоевского [Тепло-
водская 2021]. Роман «Братья Карамазовы» стал его любимым про-
изведением, в чём он признавался в одном из писем, находясь на 
трудовой повинности после окончания гимназии [Храмов, 57].

Единомышленники Александра по «Белой Розе» также испыты-
вали интерес к русской культуре, хотя и были уроженцами немецкой 
земли. Участники «Белой Розы» постепенно проникались любовью к 
русскому народу и русскому человеку. В июле 1942 г. члены «Белой 
Розы», будучи студентами медицинского факультета Мюнхенского 
университета, были призваны на фронт для несения службы в Гжат-
ском военном госпитале. Проходя полевую практику в качестве по-
левых медиков в г. Гжатске, друзья вступали в беседы с русскими 
крестьянами, проводили время в их домах. Проводником между дру-
зьями-медиками и русскими крестьянами был Александр Шморель, 
хорошо знавший и русский, и немецкий языки. Его друзья отмечали 
высокий уровень образования у русских людей, контрастировавший 
с уровнем образования немецкого народа [Гро].

Однако следует отметить, что противление нацистской идеоло-
гии и проявление любви к русской культуре не означало поддержку 
коммунистической идеологии. Участники группы проводили чёт-
кую грань между русским человеком и большевизмом, даже если 
сам этот человек оказывался носителем большевистской идеологии. 
Александр Шморель признавался, что ни один человек не будет ему 
милее русского человека [Храмов]. Противление большевизму со 



392 илья игоревич поляков

стороны участников группы «Белая Роза» может объясняться эми-
грацией семьи Шморелей из России во время Гражданской войны 
в 1921 г. И даже несмотря на это, Александр не мог поднять руку на 
большевика, так как видел в нём прежде всего русского человека 
[Храмов].

Деятельность группы Сопротивления «Белая Роза» 
в г. Мюнхене с июня 1942 по февраль 1943 г.

Основная деятельность «Белой розы» до июня 1942 г. заключалась 
в пассивном неприятии нацистской идеологии. Практически все 
участники не переходили к активной борьбе, ограничиваясь кри-
тикой нацистской идеологии между собой. Исключением является 
Софи Шолль, сестра Ганса Шолля, которая вела переписку с военно
служащим верхмата Фрицем Хартнагелем (1917–2001) [Тепловод-
ская 2022]. Философские по содержанию письма Софи Шолль Фрицу 
Хартнагелю изменили его взгляды, превратив из нациста в убеждён-
ного противника нацистской идеологии. Так Софи совершила поис-
тине христианский подвиг по преображению человека.

Поражение немецких войск под Сталинградом в 1942 г. побу-
дило участников «Белой Розы» перейти к активной фазе сопротив-
ления гитлеровскому режиму. Они печатали листовки, ночью пи-
сали на зданиях слово «Свобода», напоминая немецкому народу о 
высокой ценности человека. В одной из листовок обращает на себя 
внимание неприметная на первый взгляд фраза, которая показывает 
отношение участников «Белой Розы» к ситуации в Германии: «Не 
военная победа над большевизмом должна быть первоочередной 
заботой каждого немца, а поражение национал-социалистов. Это 
обязательно должно быть на первом месте» [Листовки]. Участники 
«Белой Розы» понимали, что немецкую нацию и немецкую культуру 
уничтожает не большевизм, а лежащая в основании Третьего Рейха 
идеология национал-социализма.

Сопротивление «Белой Розы» заметило Гестапо. Участников 
арестовали и казнили: Ганса и Софи Шолль 22 февраля 1943 г., Алек-
сандра Шмореля и Курта Хубера 13 июля 1943 г. В предсмертном 
письме, которое датируется 13 июля 1943 г., Александр писал, что 



393группа сопротивления «белая роза» как пример 
христианского межконфессионального братства

он исполнил всё, что хотел, он чувствовал, что идёт к Богу и к давно 
почившей маме. Он также наставлял родных всегда помнить о Боге.

В феврале 2012 г. в г. Мюнхене была завершена процедура кано-
низации Александра Шмореля; он прославлен в лике святых как но-
вомученик Александр Мюнхенский. В процедуре принимали участие 
архиереи как Русской православной церкви заграницей, так и Рус-
ской православной церкви Московского патриархата. Новомученик 
Александр Шморель стал первым русским святым, канонизирован-
ным после воссоединения Русской православной церкви заграницей 
и Русской православной церкви Московского патриархата.

Подводя итог, можно сделать вывод об уникальности группы 
«Белая Роза» в фашистской Германии. Это совершенно особое явле-
ние. В деятельности группы соединились и христианская направлен-
ность жизни, и интерес к явлениям христианской и общечеловече-
ской культуры, и подвиг исповедничества и мученичества. Членов 
этой организации можно считать совестью немецкого народа, мо-
ральными заступниками за немцев в процессе денацификации перед 
суровым лицом истории.

Литература

	 1.	 Бровко = Бровко  Л. Н. Христианские церкви в Германии и нацистское 
государство (1933–1945 гг.) // Автореферат дисс. на соискание учёной 
степени доктора исторических наук. М., 2012.

	 2.	 Гро = Гро Р. Русская душа «Белой розы» // Методические рекомендации 
по преподаванию истории российско-германских отношений : учебно-
методическое пособие. Екатеринбург : Уральский государственный пе-
дагогический университет, 2021.

	 3.	 Ежова = Ежова Т. В., Малахова А. В. «Белая роза» Александра Шмореля // 
Город в контексте микро- и макроисторических процессов : сборник на-
учных трудов Международной научно-практической конференции. Стер-
литамак, 14 ноября 2019 года. Стерлитамак : Башкирский государствен-
ный университет, Стерлитамакский филиал, 2019. С. 88–92.

	 4.	 Калягин = Калягин А. Н., Жукова Е. В. Александр Шморель: Христиан-
ский гуманизм в действии  // Альманах сестринского дела. 2017. № 1. 
С. 22–24.



394 илья игоревич поляков

	 5.	 Листовки = Фонд «Белой розы». Университет Людвига-Максимилиана 
Гешвистер-Шоль-Плац, 1. 80539 Мюнхен, Германия.

	 6.	 Перекрестова = Перекрестова Е. Святой против рейха // URL: https://
azbyka.ru/fiction/svyatoj-protiv-rejxa-elena-perekrestova/ (дата обращения: 
1.07.2023).

	 7.	 Тепловодская 2021 = Тепловодская П. В. Участие мюнхенских студен-
тов в движении сопротивления  // Памяти предков будем достойны. 
Материалы Региональной научно-практической конференции, посвя-
щённой 80-летней годовщине начала Второй мировой войны, Межре-
гиональной научно-практической конференции, посвящённой 75-й 
годовщине Победы в Великой Отечественной войне. Липецк  : ЛГПУ 
им. П. П. Семенова-Тян-Шанского, 2021. С. 115–119.

	 8.	 Тепловодская 2022 = Тепловодская  П. В. Фриц Хартнагель: от солдата-
энтузиаста до противника нацистской диктатуры // Interbellum ХХ сто-
летия: от Рапалло до Мюнхена: Материалы Третьей всероссийской науч-
ной конференции. Липецк : Липецкий государственный педагогический 
университет им. П. П. Семенова-Тян-Шанского, 2022. С. 155–160.

	 9.	 Храмов = Храмов И. В. Русская душа «Белой розы». Оренбург : Оренбург-
ская книга, 2001. 224 с.

	10.	 Шкаровский = Шкаровский  М. В. Политика Третьего рейха по отно-
шению к Русской Православной Церкви в свете архивных материалов 
1935–1945 годов. Сборник документов. М. : Изд-во Крутицкого патри-
аршего подворья, 2003. 366 с.

	 11.	 Щаюк = Щаюк И. А. «Белая роза» — символ свободомыслия и отваги // 
Альманах современной науки и образования. 2010. № 9. С. 30–32.



395

Наталья Александровна Попкова
Воронеж, Свято-Филаретовский институт

основные темы писем духовенства 
из соловецкого лагеря особого 
назначения и северной ссылки 
(на материале переписки с семьёй 
поваровых в 1923–1926 годах)

аннотация: Доклад посвящён изучению писем духовенства из Соловецкого 
лагеря особого назначения и северной ссылки в 1923–1926 гг. Гонения совет-
ской власти на православную церковь в 1920-х гг. XX в. привели к аресту мно-
гих священнослужителей, в том числе и епископов. Местами отбывания на-
казания духовенства стали Соловецкие острова и Автономная область Коми. 
Несмотря на изолированное существование, священнослужителям удавалось 
переписываться не только со своими родными и духовными чадами, но и с 
другими верующими. Сохранилась часть писем осуждённого духовенства с 
архангелогородской семьёй Поваровых. Письма были найдены в архиве РУ 
ФСБ по Архангельской области в деле П-3021 членом комиссии по канони-
зации Светланой Викторовной Суворовой. Сотрудники Соловецкого мона-
стыря и Соловецкого музея-заповедника опубликовали их в книге «Союзом 
любви во Христе соединённые. Письма духовенства из Соловецкого лагеря и 
северной ссылки». В статье представлены основные темы переписки: быт ду-
ховенства в заключении и ссылке, преодоление физических трудностей и раз-
мышления о Божьем промысле, переживание о разделениях в православной 
церкви, молитвенная жизнь, моральная и материальная поддержка духовен-
ства и мирян. По текстам писем можно воссоздать не только условия быта и 
физических тягот, но и картину духовного подвига православного священства 
в 1920-х гг.

ключевые слова: история церкви, письма священнослужителей, Со-
ловецкий лагерь особого назначения, ссылка, обновленчество

Гонения советской власти на православную церковь в 1920-х гг. 
XX в. привели к аресту многих священнослужителей, в том числе и 



396 наталья александровна попкова

епископов. Борьба с обновленцами, сопротивление закрытию церк-
вей, а также изъятию церковного имущества — вот далеко не пол-
ный список обвинений со стороны Советской власти, по которым 
духовенство и миряне отбывали наказание в ссылках, в том числе в 
Соловецком лагере особого назначения (СЛОН), открытом в 1923 г. 
[Документ № 7, 29–30].

Светлана Викторовна Суворова, член комиссии по канонизации 
Архангельской епархии, в архиве РУ ФСБ по Архангельской области 
обнаружила в деле Поваровых (П-3021) письма представителей духо-
венства, ссыльных и заключённых в СЛОН. Причиной возбуждения 
дела в августе 1926 г. послужила найденная во время обыска дома 
Поваровых сотрудниками Архангельского отдела Объединённого 
государственного политического управления (ОГПУ) переписка с 
заключёнными и ссыльными священнослужителями. После подго-
товки текста писем С. В. Суворовой сотрудники Соловецкого мона-
стыря и Соловецкого музея-заповедника опубликовали их в книге 
«Союзом любви во Христе соединённые. Письма духовенства из Со-
ловецкого лагеря и северной ссылки». В книге представлены письма 
священнослужителей, находившихся в заключении в Соловецком 
лагере: архиеп. Иллариона (Троицкого) из Москвы и еп. Софрония 
(Старкова) из Забайкалья; отбывавших ссылку в Северном крае ар-
хиеп. Василия (Богдашеского) и еп. Дмитрия (Вербицкого) из Кие-
ва, еп. Василия (Дохтурова) из Каргополя, архимандритов Ефрема 
(Ефремова) из Казани и Владимира (Юденича) из Барнаула, про-
тоиереев Александра Ростовцева из Новгорода и Фёдора Яворского 
из Киева; служивших в Зырянском крае и помогавших ссыльным 
священников Иоанна Серебренникова и Ардалиона Колчина. Неко-
торые священнослужители были знакомы и до ссылки, так как слу-
жили в одной епархии.

Предметом исследования послужили письма священнослужи-
телей, находившихся в заключении в Соловецком лагере и отбывав-
ших ссылку в Северном крае (Архангельской области и автономной 
области Коми) в 1920-х гг., адресованные Ольге Павловне Поваро-
вой и её дочери Екатерине Ивановне. Поваровы «во время управ-
ления еп. Антония (Быстрова) из-за отсутствия епархиальной кан-
целярии помогали ему писать письма и распространять церковные 



397основные темы писем духовенства из  соловецкого 
лагеря особого назначения и  северной ссылки …

документы» [Союзом любви, 11]. После высылки архиерея в 1922 г. 
они продолжали нести это служение. Большая часть авторов писем 
была лично знакома не только с семьёй Поваровых, но и с духовен-
ством и мирянами Архангельска, оказывавшими помощь и давшими 
приют осуждённому духовенству.

Хронологические рамки исследования — с 1923 по 1926 г. — со-
ответствуют времени написания писем священнослужителями семье 
Поваровых.

Письма содержат приветствия, благодарности за полученные 
газеты, посылки и деньги, сообщения о жизни в ссылке и заключе-
нии, поздравления с церковными праздниками и обмен новостями, 
конкретные просьбы, приветы знакомым, благословения и личные 
подписи. Письма отправлялись не только почтой, но и с оказией. 
Известно, что письма, содержащие важную информацию о церков-
ной жизни, передавали через надёжных лиц. В деле Поваровых была 
обнаружена отметка, что «корреспонденцию на Соловки отвозил по-
номарь кладбищенской церкви и другие монахи» [Союзом любви, 
383]. Данные сведения позволяют сделать вывод, что в 20-е годы 
монахи ещё могли свободно выезжать с острова.

Основные темы опубликованных писем могут быть сгруппиро-
ваны по следующим темам.

1. Вопросы церковного раскола и епархиальной жизни

Получение достоверных новостей о церковной жизни было самым 
главным для духовенства. О. П. Поварова в своих письмах переписы-
вала информацию о жизни церкви, которую она получала от своего 
знакомого, бывшего московского миссионера Сергея Васильевича 
Касаткина, и описывала события, происходившие в Архангельской 
епархии.

В письмах отражены основные церковные события 1923–
1926 гг.: захват храмов обновленцами, попытки объединения «жи-
вой» церкви с церковью патриаршей (1924 г.), кончина патриарха 
Тихона и выбор нового местоблюстителя (1925 г.), создание Вре-
менного высшего церковного совета во главе с архиеп. Григорием 
(Яцковским) (1925 г.), захват обновленческим архиеп. Михаилом 



398 наталья александровна попкова

(Трубиным) архангельского кафедрального собора и махинации 
с церковным имуществом, рекомендации прихожанам храмов не 
посещать диспуты обновленцев (1926 г.), а также вопросы возвра-
щения в православную церковь обновленческого духовенства через 
покаяние (1925–1926 гг.). Заключённые и ссыльные священнослу-
жители также просили узнать о судьбе известных епископов.

В деле Поваровых также было обнаружено обращение архи-
еп. Илариона (Троицкого) «Пастырям и чадам Православной церк-
ви!», написанное 17 июня 1924 г. в Кемском пересыльном пункте 
(Попов остров). В этом обращении владыка Иларион опровергал 
«бесстыдную ложь» «вождя обновленческой церкви, бывшего архи-
еп. Евдокима (Мещерского)» о принятии в общение архиеп. Ила-
рионом «самозванного синода» [Союзом любви, 90], опублико-
ванную в газетах. Данное обращение, в котором указывались и 
дата, и место написания, позволяет исследователям узнать о ме-
стонахождении владыки в период написания этого письма и даёт 
представление о его отношении к клевете, авторы которой стре-
мились «посеять соблазн и смущение среди православных людей»  
[Союзом любви, 90].

После ссылки священнослужители продолжали переписку с По-
варовыми и сообщали о жизни в своих епархиях. Так, еп. Василий 
(Богдашевский) подробно рассказывал о захвате обновленцами 
главных храмов в Киеве и об отсутствии в них верующих, о бед-
ственном положении духовенства и о невозможности совершать 
в храмах богослужение, о новых арестах среди епископов и мона-
хов. Еп. Василий (Дохтуров), находившийся в с. Верх-Карагуж (рес
публика Алтай), писал: «… мы живём совершенно отрезанные от 
мира, ничего не знаем и ничего не слышим, что делается там у Вас 
и в России. Мы живём в деревне попросту, как жили Святые Апо-
столы. Наша епархия (инородческая миссионерская), а потому мы 
страннический ведём образ жизни … живём в великой нужде и ску-
дости» [Союзом любви, 232]. Письма духовенства свидетельствуют, 
что священнослужители осознавали свою причастность к крестным 
страданиям Русской церкви и всей страны и стремились сохранить 
верность патриаршей церкви, получая скорбные известия о церков-
ной жизни 1920-х гг.



399основные темы писем духовенства из  соловецкого 
лагеря особого назначения и  северной ссылки …

2. Жизнь в Соловецком лагере и в ссылке

О жизни в Соловецком лагере можно узнать из писем еп. Софрония 
(Старкова). «Зимой был в числе сетковязов. Теперь сторожем при 
тоне … Владыка Иларион специализируется в рыболовном деле и ры-
бачит усердно» [Союзом любви, 130]. Работая среди монахов, еп. Со-
фроний отмечал, что «посильный труд в тёплом углу среди близкой 
по духу братии сам по себе уже является утешением» [Союзом любви, 
135]. Он также писал, что «помощь, полученная из Архангельска, 
подкрепила наш общий фонд. Питаемся мы хорошо, имеем возмож-
ность готовить себе, что полагается» [Союзом любви, 126]. Можно 
предположить, что заключённые заботились друг о друге и, в то же 
время, стремились скрыть от своих адресатов переживаемые ими 
страдания, показывая, что у них ни в чём нет недостатка. В Соловец-
ком лагере официально было разрешено отправлять только четыре 
письма в месяц, поэтому священнослужителям приходилось выби-
рать, кому в первую очередь ответить на полученные письма: род-
ным или духовным чадам. Архиеп. Иларион (Троицкий), передавая в 
письме приветы всем знающим его, отмечал, что отдельных писем не 
пишет: «Да и вообще я стараюсь писать как можно меньше» [Союзом 
любви, 95]. Ответы архиеп. Илариона о жизни в Соловецком лагере 
«в полном благополучии и благодушии» [Союзом любви, 95] свиде-
тельствуют о его духовном состоянии, при этом он, разумеется, знал,  
что вся его корреспонденция проверяется сотрудниками ОГПУ.

В письме О. П. Поваровой от 14 января 1926 г. сказано: «… из 
Соловков теперь сложно получить правдивые известия, а письма мне 
передают не все, хотя в переписке осторожничают» [Союзом любви, 
414]. Можно предположить, что некоторые письма были перехва-
чены и не дошли до адресата. Зная это, заключённые Соловецкого 
лагеря не имели возможности открыто сообщать о подробностях 
своей жизни. Священнослужители порой использовали иносказа-
тельные слова и выражения, зашифровывая их смысл, чтобы он был 
понятен только адресатам. Например, исследователями писем было 
установлено, что еп. Софроний под «эпидемическими заболевания-
ми» [Союзом любви, 136] подразумевал аресты, а «московским пече-
ньем» [Союзом любви, 142] называл полученные из Москвы новости 



400 наталья александровна попкова

о церковной жизни. Архиепископ Василий (Богдашевский) об аре-
сте писал: «Попасть в больницу» [Союзом любви, 186], количество 
проведённых дней в тюрьме называл «шестимесячным лечением» 
[Союзом любви, 186]. Прот. Фёдор Яворский о тюрьме сообщал как 
о «доме Отдыха» [Союзом любви, 324]. Находиться на «курорте» оз-
начало пребывание в ссылке. В письмах также не всегда назывались 
имена. Так, патриарха Тихона называли «отец» [Союзом любви, 176], 
митрополита Кирилла (Смирнова)  — «великий старец» [Союзом 
любви, 203], а обновленческого епископа Михаила (Трубина)  — 
Мишка [Союзом любви, 411].

Из писем архим. Владимира (Юденича) известно, что в с. Ижма 
находились двенадцать ссыльных священнослужителей. Некоторые 
из них объединялись и жили в одной комнате, что давало возмож-
ность общими усилиями оплачивать жильё. Работы не было, сред-
ства к существованию обеспечивали родственники ссыльных и их 
духовные чада. Полученные посылки арестованные клирики и ссыль-
ные делили согласно нужде каждого. Ссыльные священнослужители 
писали о помощи местных жителей-зырян и о добром отношении к 
ним. Тем не менее, не в каждом населённом пункте местные жители 
проявляли такую заботу. В п. Усть-Цильма, где всё население «старо-
обрядческое и раскольническое», прот. Фёдор Яворский в письмах 
подчёркивал, что «сочувствия мы к себе не видим. Наоборот, всякий 
норовит как бы побольше содрать с тебя» [Союзом любви, 321].

Все письма священнослужителей проникнуты верой и надеж-
дой на Божью помощь. Заключение и ссылку заключённые клирики 
воспринимали как школу жизни. Лишь из некоторых писем мы узна-
ём о тяжёлых переживаниях и глубокой печали, связанных с потерей 
родных, и о семьях, оставшихся без их поддержки.

3. Молитвенная жизнь духовенства в заключении  
и ссылке

О молитвенной жизни в Соловецком лагере писал еп.  Софроний 
(Старков): «Изредка бываем в храме, чем очень утешаемся, и келей-
но молиться совершенно свободны». Он сообщал, что на праздник 
Сретения Господня в 1925 г. совершали богослужение «с большим 



401основные темы писем духовенства из  соловецкого 
лагеря особого назначения и  северной ссылки …

духовным подъёмом» «12 архиереев и 60 человек прочих священ-
нических степеней» [Союзом любви, 127]. Поскольку на Соловецком 
острове в 20-е годы XX в. была открыта только одна кладбищенская 
церковь — прп. Онуфрия Великого, то можно предположить, что 
именно об этом храме писал еп. Софроний.

Ссыльные священнослужители, проживавшие в с.  Ижма, хо-
дили на богослужение в местный православный храм. Исполнение 
молитвенного правила, совместная молитва помогали переносить 
невзгоды и не унывать. Архимандрит Ефрем (Ефремов) писал, что 
«мы за своей домашней молитвой читаем на ектеньях … молитвы 
(прошения)» 1 [Союзом любви, 301]. Эти молитвы были составлены 
митр. Ташкентским Никандром (Феноменовым), находившемся в 
ссылке на Аральском море. Архимандрит Ефрем просит верующих 
молиться «об избавлении Церкви Российской от настоящего зла и об 
обращении врагов и заблудших на путь покаяния к воссоединению 
с Православием» [Союзом любви, 301].

4. Помощь архангелогородцев

Все изученные письма проникнуты благодарностью и искренней лю-
бовью к людям, которые оказывали гонимым священнослужителям 
материальную и молитвенную помощь. О. П. Поварова, несмотря 

1	 На мирной ектенье: «О братиях наших на судищи, в темницах, узах, заточении, 
изгнании и горьких работах сущих, Господу помолимся. О братьях наших жизнь 
свою положивших за Православную Церковь, помолимся! О еже неверных к пра-
воверию обратити, верныя же во благочестии утвердити и вражду иных ко свя-
тей Церкви в совершенную любовь претворити, Господу помолимся». На сугубой 
ектенье: «Ещё мы молимся о еже вражды, ненависти же и вся злая дела о Церк-
ви Святой во всех искоренити, любовь нелицемерную и мирное, добродетельное 
житие в преуспеяние веры вскоренити и Церковь Святую во стране Российской 
непозыблемы сохранити и нас помиловати. Ещё мы молимся о еже силою, дей-
ством и благодатию Пресвятаго Духа сохранити нас в правоверии непозыблемы, 
малодушным братиям нашим дух крепости, исповедания веры православныя да-
ровати, отступившие же от Святыя Церкви и противовоюющия ей, ещё и непра-
вославно мудрствующия о ней во братство наше возратити, очи их мысленныя 
светом истины просветити, ожесточения сердец их любовью Христовою раство-
рити и от волков в стадо Христово вошедших в одежде овчей и губящих е огра-
дити» [Союзом любви, 301–302].



402 наталья александровна попкова

на все свои болезни и немощи, продолжала жертвенно нести своё 
служение по распространению информации и выполняла просьбы 
заключённых и ссыльных священнослужителей. В церковные празд-
ники представители духовенства могли получить не только письмо 
с поздравлением, но и небольшой подарок в виде конфет и фруктов. 
Поваровым приходилось искать для посылок тёплую одежду и обувь 
и обращаться за помощью к верующим прихожанам. В свою оче-
редь, священнослужители не забывали поздравлять с церковными 
праздниками и именинами Поваровых, передавали благословение и 
благодарности архангелогородцам, просили их не оставлять молитв 
о нуждающемся духовенстве.

Таким образом, опубликованные письма являются важней-
шим источником по истории церковной жизни 20-х годов XX в. в 
подсоветской России, раскрывают особенности положения Русской 
церкви в условиях гонений и детали церковной жизни клириков 
и мирян. Авторы писем, будучи личными свидетелями церковных 
разделений и раскола на церковь «тихоновскую» и обновленческую, 
пережившие арест, заключение или ссылку за преданность патри-
аршей православной церкви, явили пример мужества, смирения, 
взаимопомощи, верности Богу и Церкви. В свою очередь, приме-
ром милосердного служения и исполнения заповеди Христа о люб-
ви является жертвенная помощь архангелогородского духовенства 
и мирян заключённым и ссыльным священнослужителям.

Литература

	 1.	 Документ № 7 = Документ № 7. Постановление СНК СССР об организа-
ции Соловецкого лагеря принудительных работ особого назначения // 
ГУЛАГ (Главное управление лагерей), 1917–1960. С. 29–30.

	 2.	 Союзом любви = Союзом любви во Христе соединённые. Письма духо-
венства из Соловецкого лагеря и северной ссылки / ред. кол. : архиман-
дрит Ианнуарий (Недачин), монахиня Никона (Осипенко) и др. Архан-
гельск : Издание Соловецкого монастыря, 2020. 512 с. : ил.



403

Ольга Константиновна Савенко
Москва, Свято-Филаретовский институт

политические предпочтения  
староверов среднего урала в 1917 году 

аннотация: В период между русскими революциями 1917 г. русские старо-
веры развили активную деятельность, направленную на выработку единых 
политических позиций, с которых выборные представители согласий могли 
бы выступать в Учредительном собрании. Итогом этого процесса стала выра-
ботка единой политической программы, которая во многом совпадала с про-
граммой Партии народной свободы (бывшей конституционно-демократиче-
ской, кадетов). На Среднем Урале эта программа была поддержана в 1917 г. 
на двух съездах старообрядцев Пермской губернии, однако в результате вли-
яния других политических сил и недостаточной зрелости политической куль-
туры кандидаты от кадетской партии на выборах в Учредительное собрание 
потерпели поражение в уральских округах. Статья посвящена специфике по-
литического процесса, который шёл в период с февраля по октябрь 1917 г. 
в староверческой среде на Урале.

ключевые слова: староверы часовенного согласия на Среднем Урале, 
городские и сельские общества староверов-часовенных, конституцион-
но-демократическая партия (кадеты), социал-демократическая партия 
(эсеры), политическая культура старообрядцев в 1917 г.

На участие старообрядчества в общественно-политической жизни в 
предреволюционный и межреволюционный периоды в литературе 
сложились две противоположные точки зрения. Практически все 
исследователи согласны с тем, что дискуссии по обрядовым и ве-
роучительным вопросам, развернувшися во всех согласиях России 
после принятия указа о веротерпимости, для староверов были на-
прямую связаны с решением вопроса о характере отношений, ко-
торые теперь должны сложиться у древлеправославной церкви со 
всеми силами, действующими в общественном поле. Но по поводу 
полноценного участия согласий в этот период в политической жизни 



404 ольга константиновна савенко

страны многие авторы (в частности, академик Н. Н. Покровский) вы-
сказывают сомнения. Изучение вопроса затруднено тем, что дело-
производственная документация староверческих съездов не сохра-
нилась в значительном объёме. Однако даже имеющиеся материалы 
позволяют судить как о политическом процессе в староверческой 
среде в целом, так и о его уральской специфике.

Последние исследования показывают, что политические воз-
зрения крупных согласий после 1905 г. нельзя охарактеризовать как 
левые. В основном старообрядчество оставалось лояльным импера-
торской власти как после первой русской революции, так и в течение 
мировой войны ([Керов] и др.) Наиболее активными в политическом 
отношении были два таких разных согласия, как белокриницкое и 
поморское. В августе 1905 г. активные белокриницкие деятели при-
няли в частном порядке меморандум с требованием социально-
экономических реформ и выборов в Учредительное собрание 1. Но 
уже осенью, после прокатившихся по стране волнений, радикализм 
требований смягчился, и в феврале 1906 г. представители белокри-
ницкого и поморского согласия получили аудиенцию у императора, 
которого верноподданически призвали к созыву Государственной 
Думы 2. В III Государственную Думу прошли шесть депутатов-старо-
веров, все правой направленности (один из них — Д. П. Гулькин из 

1	 Протоколы частного собрания старообрядцев после VI  Всероссийского съезда 
старообрядцев 2–5 августа 1905 г. в Н. Новгороде // Старообрядец. 1906. № 6. 
С. 694–717; № 7. С. 814–834.

2	 Известный издатель из поморского согласия П. М. Безводин писал, комментируя 
этот визит: «Непонятная свобода привела Россию к внутреннему разделению и 
образовала из русских людей две противоположных партии, окрещённых печа-
тью красной и чёрной. Крайняя красная с оружием и бомбами стремится достиг-
нуть установления в русской стране республики, крича под красным флагом „Да 
здравствует республика!“ А крайне чёрная с дреколием в руках! Они жестоко бо-
ролись и борются главным образом не за благо отечества и не за мир и тишину 
русского населения, но каждая из них достигает верха, выставляя свой девиз: „По-
смотрим, чья возмёт“». См.: [Безводин П. М.] Депутация старообрядцев-помор-
цев, представленная его величеству государю императору 7 февраля 1906 года 
в числе 76 человек. Адреса и речи государю и речь государя к старообрядцам с 
предисловием и послесловием, и съезды старообрядцев в Москве, в Вильне, в Пе-
тербурге, и от кого страдала и страдает Россия. Сызрань, начало XX в. Л. 11 об. 
(НБ УрГУ. Горнозаводское собр. (II) № 39р/1686).



405политические предпочтения  
староверов среднего урала в 1917  году

Бессарабской губернии, который представлял «Союз русского на-
рода», несмотря на, казалось бы, крайние фундаменталистские по-
зиции этого движения) [Клюкина, 331]. В IV Государственной Думе 
старообрядцев оказалось двое, оба октябристы 3. Лидеры согласий 
осознавали, что для влияния на решения законодательных органов 
необходимо объединить старообрядчество в политический союз.

Весной 1917 г. в настроениях староверов произошёл резкий 
перелом. Как и основная масса общества и народа, они оказались 
захвачены революционной эйфорией. Теперь критиковалась не 
только «дряблая, бессильная и ничтожная», «антинациональная и 
антигосударственная» 4 власть, но и сам монархический принцип 
государственного устройства, чего раньше староверы себе никогда 
не позволяли. Общероссийской тенденцией стала поддержка Вре-
менного правительства [Керов].

В конце весны настроения стали меняться. «Мы всюду видим 
теперь убийства, грабежи, незаконные захваты крестьянами чужой 
собственности и должны твёрдо помнить, что это противозаконно 
и противно Богу» 5,  — писал в мае видный деятель белокриниц-
кого согласия С. Г. Фомичёв. Старообрядцы критиковали возника-
ющее двоевластие, однако вместе с тем была заметна их склон-
ность к радикализации, и именно в этом проявилась специфика 
уральского региона: здесь значительная часть староверов, не при-
надлежащих к городским общинам, поддерживала партию эсеров  
[Клюкина, 339].

Староверческие общины Урала, оформившиеся к концу XIX в., 
условно принято подразделять на две основные группы: городских 
(заводских) и сельских. Первые по социальному составу преиму-
щественно состояли из членов ремесленных артелей, заводских 
рабочих и служащих различной квалификации. Но наибольшим 
влиянием в них обладало, безусловно, купечество, а также заводо-
владельцы. Это были люди, участвующие в городском управлении 

3	 Члены Государственной Думы (IV) — старообрядцы // Церковь. 1912. № 49. 
С. 1178–1179.

4	 Освобождённая Россия // Слово Церкви. 1917. № 10–11. 12 марта. С. 179, 189.
5	 Фомичёв С. Г. К народу // Слово Церкви. 1917. № 22. 22 мая. С. 410.



406 ольга константиновна савенко

и заинтересованные в активном экономическом и промышленном 
развитии региона, формализации прав на землю и её ресурсы, раз-
витии современного образования. Староверы-горожане обладали 
гораздо большими административными и экономическими возмож-
ностями, чем члены сельских общин, основным занятием которых 
было земледелие и животноводство в семейных хозяйствах. Для 
сельских староверов принципиальным всегда был вопрос о земле, а в 
1917 г. он встал с особенной остротой: аграрии увидели возможность 
закрепить за собой самоуправление в земельных вопросах. Семена 
агитации эсеров падали на эту благодатную почву.

Региональная особенность Урала после 1905 г. заключалась в 
преобладании радикальных течений — как левых (ПСР, РСДРП), 
так и правых (октябристы, «Союз русского народа») [Клюкина, 334], 
однако их радикализм ни в одной из партий не получил выраже-
ния в террористических формах. Наиболее известная своим ради-
кализмом социал-революционная партия на Урале до весны 1917 г. 
использовала преимущественно легальные методы борьбы, заклю-
чающиеся в основном в широкомасштабной пропаганде в рабочих 
коллективах и печати. Сильным было их влияние в кооперативах. 
Тактика эсеров с крестьянством вообще и со старообрядцами-сель-
чанами в частности заключалась в ставке на общину и стремлении 
организовать в деревне самоуправление [Курасова, 13]. Известно, 
что и в целом «антиправительственный натиск» в предреволюци-
онный период на Урале был слабее, чем в других регионах страны; 
это традиционно объясняют особым отношением уральских рабо-
чих к «своим» заводам и обычаями артельной организации труда в 
них (заслуга их сохранения во многом приписывается староверам) 
[Мурзин, 44]. В феврале 1917 г. в различных Советах рабочих и сол-
датских депутатов на Урале большинство составляли эсеры и мень-
шевики [Габдулхаков, 79], но в марте-апреле на Урале фактически 
приостановилось забастовочное движение [Мурзин, 48].

Где же было место у староверческих общин среди этих противо-
борствующих течений?

В СРН никто из уральских староверов к весне 1917 г. уже не 
состоял: ряд представителей часовенного согласия вышли из соста-
ва местного отделения в 1909 г., потому что партия не поддержала 



407политические предпочтения  
староверов среднего урала в 1917  году

думский законопроект, расширяющий права общин 6. «Союз 17 ок-
тября» уже не занимал к этому времени значительного места в поли-
тическом ландшафте России в целом. Более сложным представляется 
вопрос о влиянии на уральские общины конституционно-демокра-
тической партии. С одной стороны, умеренные партии играли на 
Урале меньшую роль, чем радикальные. С другой, кадетов поддер-
живала более интегрированная в общественную жизнь городская 
часть староверов. В  Екатеринбурге издавалась кадетская газета 
«Уральский край» (с 1912 г. — «Зауральский край»), которая под-
робно освещала события в староверческих общинах, особенно часо-
венных. Один из сотрудников этого издания выполнял обязанности 
секретаря на I Всероссийском съезде часовенных в Екатеринбурге в 
1911 г. [Клюкина, 336]. Всё это позволяет говорить об определённом 
уровне симпатии к идеям конституционно-демократической партии  
у староверов Урала.

Именно на позициях кадетов стояла разработанная (совмест-
но белокриницким, беглопоповским и поморским согласиями) 
в  марте-апреле 1917 г. в Москве «Политическая программа всех 
согласий» [Политическая программа]. Программа содержала де-
вять пунктов:

1)	 Форма государственного правления  — народоправие. «Оно 
имеет большое сходство с внутренним церковным управлением 
старообрядчества».

2)	 Единство власти (в настоящее время власть принадлежит Вре-
менному правительству).

3)	 Единство многонациональной России.
4)	 Продолжение войны до победы над Германией, невозможность 

сепаратного мира.
5)	 Подготовка к участию в Учредительном собрании (в этот раздел 

входит положение о женском избирательном праве).
6)	 Уравнение в правах всех вероисповеданий (не уточнено, следует 

ли предоставить равные права христианским и нехристианским 
конфессиям).

6	 Урал // Церковь. 1909. No 24. С. 772; Уральский край. 1909. 4 июня.



408 ольга константиновна савенко

7)	 Просвещение для старообрядцев. «Так как просветительные 
учреждения старообрядцев будут подготовлять образованных 
граждан России, они должны существовать на государственные 
средства».

8)	 Земельный вопрос должен быть решён Учредительным собра-
нием, «самовольное разрешение этого вопроса... недопустимо 
и может привести к братоубийственной войне».

9)	 Староверам должно быть возвращено отобранное церковное 
имущество.

Программа была принята на двух всероссийских съездах (бело-
криницкого и поморского согласий) и разослана в регионы. Мест-
ные отделения кадетской партии (теперь она называлась Партией 
народной свободы) начали проводить в общинах собрания для разъ-
яснения программы. Два съезда в июне и в октябре большинством 
представителей от городских и заводских обществ Пермской губер-
нии поддержали указанную программу 7.

Однако замечания, которые на обсуждении программы дела-
лись в общинах, говорили о том, что староверов не удовлетворяла 
формулировка пункта о земле. «Общее собрание желало бы, чтобы 
земля перешла к трудящемуся люду безо всякого выкупа» 8, — таковы 
были повторяющиеся комментарии.

Данные требования, очевидно, можно было ассоциировать с 
экономической программой партии эсеров, поскольку они высту-
пали за безвозмездную экспроприацию земли и расширение прав 
общинного самоуправления. Кроме газетной и устной пропаганды, 
в их популярности большую роль сыграла поддержка известного 
начётчика Афанасия Трофимовича Кузнецова 9. Последний был ис-
кусным полемистом, знатоком староверческой литературы и поль-
зовался исключительным авторитетом; он стал членом социал-рево-
люционной партии и всё своё время отдавал организации в сельской 
местности крестьянских союзов (известно, что эсеры поддерживали 

7	 Старообрядческий съезд // Зауральский край. 1917. 10 октября; 13 октября.
8	 Оханск Пермской губернии // Слово церкви. 1917. № 32–33. С. 578–579.
9	 Старообрядческий съезд //Зауральский край. 1917. 10 октября.



409политические предпочтения  
староверов среднего урала в 1917  году

эти объединения, отчасти стихийные, отчасти коренящиеся в на-
роднических движениях).

Вопрос о выкупе частновладельческих земель стал камнем 
преткновения на 1-м Урало-Сибирском съезде старообрядцев всех 
согласий (20–21 июня 1917 г.). Представители деревенских обществ 
отказались голосовать за кадетскую программу. «Земля, што воздух, 
нечего за неё и платить … Всё одно, домой приедем опять же в своей 
социал-революционной партии будем, за ней и в Учредительное со-
брание пойдём» 10, — такова была общая позиция сельчан.

На объединённом Урало-Сибирском старообрядческом съезде 
в Екатеринбурге в октябре 1917 г. А. Т. Кузнецов заявил, что старо-
верам вовсе не надо объединяться в партии, потому что «органи-
зация старообрядчества ради политики греховна и недопустима … 
Старообрядчество должно бороться с безбожием, но бороться не 
с оружием в руках, не партийными способами» 11. Это расстроило 
всю работу заседания, и на следующий день организаторы вынудили 
А. Т. Кузнецова покинуть зал, мотивировав это отсутствием у него 
необходимых полномочий. Вместе с ним заседание покинули и его 
единомышленники-эсеры, и только после этого съездом была при-
нята «Политическая программа» кадетского толка.

Последствия игнорирования позиции огромного пласта избира-
телей (в сельской местности в начале XX в. проживало до 90 % старо-
веров России 12) не заставили себя долго ждать. От округов Пермской 
губернии Партия народной свободы (кадеты) отправила в Учреди-
тельное собрание двух представителей, большевики — четырёх, а 
эсеры — 11 [Клюкина, 342]. В их числе был и А. Т. Кузнецов — один 
из двух староверов, избранных в Учредительное собрание по всей 
стране [Керов 2, 277].

Итак, в 1917 г. в староверческой среде на Урале имели место 
политические процессы, однако следует признать их недостаточ-
ную зрелость: методы демократической борьбы общинам во многом 

10	 Старообрядческий съезд // Зауральский край. 1917. 28 июня.
11	 Старообрядческий съезд //Зауральский край. 1917. 10 октября.
12	 Кириллов  И. А. Статистика старообрядчества. М.  : Старообрядческая мысль, 

1913. С. 16.



410 ольга константиновна савенко

были чужды прежде всего из-за того, что не был прояснён вопрос о 
каноничности подобных средств общественной деятельности. В то 
же время можно сделать вывод о том, что у уральских староверов 
оказалось достаточно политической воли для попытки выступить 
с заявлением о своих правах в рамках тех новых возможностей и 
процессов, которые происходили в обществе. Кадетская программа 
потерпела неудачу отчасти из-за действительно имевших место иде-
ологических разногласий, отчасти — из-за того, что представителя-
ми городских общин было неверно оценено влияние эсеров на пода-
вляющее большинство сельских староверов, находящихся в гораздо 
менее выгодной экономической ситуации. Перечисленные явления 
представляются закономерным следствием размежевания городских 
и сельских общин, которое наблюдалось ещё в начале XIX в. В этот 
период купеческая городская верхушка перешла в единоверие под 
давлением экономических факторов, а из малоимущей части город-
ских и сельских общин сформировалось новое согласие — часовен-
ные. В момент общественных потрясений это экономическое раз-
деление имело следствием невозможность для старообрядцев Урала 
выступать единым политическим фронтом.

Источники

	 1.	 Политическая программа = Политическая программа старообрядцев 
всех согласий // ГААОСО. Ф. Р-1. Оп. 2. Д. 4476. Л. 155–155 об.

Литература

	 1.	 Габдулхаков = Габдулхаков Р. Б. Особенности политической деятель-
ности эсеров на Урале (1907 — февраль 1917 г) // Вестник ОГУ. 2004. 
№ 10. С. 74–79.

	 2.	  Керов 1 = Керов В. В. Старообрядчество в 2017 г. [Электронный ресурс] // 
Рабкрин : [Сайт]. URL: https://rabkrin.org/kerov-valerij-staroobryadchestvo-
v-1917-g-2018-statya/ (дата обращения: 01.02.2024).

	 3.	 Керов 2 = Керов В. В. Старообрядчество и Учредительное собрание 1918 г.: 
Урал в сопоставлении с центром и другими регионами России // Урал 
индустриальный. Бакунинские чтения : материалы ХIV Всероссийской  



411политические предпочтения  
староверов среднего урала в 1917  году

научной конференции. Екатеринбург, 16–17 ноября 2020 г. : В 2 т. Т. 1. 
Екатеринбург : Изд-во УМЦ УПИ, 2020. С. 273–278.

	 4.	 Клюкина = Клюкина Ю. В. Старообрядцы и политические партии (1905–
1917) // Проблемы истории России. Вып. 5: На перекрёстках эпох и тра-
диций. Екатеринбург : Волот, 2003. С. 327–349.

	 5.	 Курасова = Курасова А. А. Уральские организации политических партии 
России накануне и в период революции 1905–1907 гг. Автореф. Дис … 
канд. ист. наук: 07.00.02 / Урал. гос. проф.-пед. ун-т. Екатеринбург : Изд-
во Урал. гос. ун-та, 2000. 20 с.

	 6.	 Мурзин = Мурзин  А. Э. Советский миф в судьбе Урала [Текст] : моно-
графия / Урал. гос. пед. ун-т. 2-е изд., испр. и доп. Екатеринбург, 2016. 
290 с.



412

Священник Павел Лукин
Бобруйск, Москва, Свято-Филаретовский институт

деятельность протоиерея петра прялкина 
как пример служения православных 
священников бобруйского благочиния 
в 1958–1964 годах

аннотация: Статья посвящена деятельности протоиерея Петра Прялки-
на, настоятеля Свято-Никольского собора и Софийской церкви в г. Бобруй-
ске в тяжелейшие годы хрущёвских гонений на церковь. Деятельность 
прот. Петра в эти годы — пример стойкости и верности своему священни-
ческому призванию. Несмотря на давление со стороны власти и клеветни-
ческие фельетоны в местных газетах о. Пётр продолжал служить и пропо-
ведовать, боролся за сохранение молитвенных помещений. После потери 
церковью двух храмов  — Свято-Никольского собора в 1963 г. и Свято-Со-
фийской церкви в 1964 г., был у истоков появления новой общины Николо-
Софийского храма, зарегистрированной в приходском доме по ул. Шмидта 
в Бобруйске и ставшей на долгие годы единственным оплотом православия 
в городе. Прослужив в Бобруйске вплоть до конца существования СССР, был 
участником Поместного собора 1988 г. от Минско-Белорусской епархии, где 
выступал с докладом о гонениях на церковь.

ключевые слова: Пётр Прялкин, БССР, Бобруйское благочиние, хру-
щёвские гонения, православная церковь, ХХ век

Протоиерей Пётр Прялкин родился 15 июня 1930 г. в деревне Хальч 
Ветковского района Гомельской области. Его отец был печником, а 
мать секретарём в суде [Светильник веры]. Мать была глубоко веру-
ющим человеком, и это повлияло в дальнейшем на выбор её сына. 
Он станет первым в их роду священником. Его детство пришлось на 
суровые военные годы. В 1947 г. он закончил восемь классов Вет-
ковской школы, параллельно готовился к экзаменам в Минскую ду-
ховную семинарию, куда поступил в этом же году [Личный архив, 
17]. Закончив семинарию в 1952 г., будучи уже в браке, о. Пётр был 



413деятельность протоиерея петра прялкина  
как пример служения православных священников …

рукоположен Минским архиепископом Питиримом (Свиридовым) 
в диаконы, а затем в иереи. Отец Пётр решил продолжить обучение 
и в этом же году поступил в Московскую духовную академию, кото-
рую закончил в 1956 г. со степенью кандидата богословия [Личный 
архив, 17]. В 1956 г. в семье родилась первая дочь о. Петра Наталья, 
которая была вынуждена взять девичью фамилию матери Алексан-
дры Новиковой. Это было связано с тем, что в это время Алексан-
дра работала учителем в сельской школе и не могла публично гово-
рить о том, что она жена священника. По возвращении в Беларусь 
о. Пётр был определён штатным священником в Свято-Казанский 
храм г. Витебска [Личный архив, 7]. Этот храм был единственным 
действующим в городе на протяжении всего послевоенного перио-
да. Указом митрополита Питирима от 12 октября 1956 г. о. Пётр в 
возрасте 26 лет становится настоятелем Свято-Казанского храма и 
служит в нём на протяжении трёх лет [Личный архив, 8]. С 27 мар-
та 1960 г. он был перемещён на должность настоятеля Николаев-
ского собора г. Бобруйска Могилёвской области, с одновременным 
назначением Благочинным церквей Бобруйского округа [Личный  
архив, 11].

Это время было непростым, вновь изменилось отношение вла-
сти к церкви. Н. С. Хрущёв начал новый этап целенаправленной ан-
тирелигиозной политики. Секретным постановлением ЦК КПСС от 
12.01.1960 «О мерах по ликвидации нарушений духовенством совет-
ского законодательства о культах» жизнь священников была постав-
лена под строгий контроль. В отличие от 20-х —30-х гг. ХХ в., когда 
большинство священников привлекалось по политическим статьям, 
в новой религиозной политике советского государства отдавалось 
предпочтение экономическим рычагам давления. Священники были 
приравнены к частным предпринимателям, а это значит, что мини-
мальный налог составлял 81 % (для сравнения советские служащие 
платили 13 %) [Канфесіі, 267]. В это же время уполномоченные по де-
лам Русской православной церкви со своей стороны всё чаще практи-
ковали снятие с регистрации священников на несколько месяцев или 
бессрочно. Усиливалось атеистическое воспитание. Пленум ЦК КПБ 
28 октября 1958 г., обсуждая вопрос «О положении и мерах улучше-
ния культурно-просветительской работы в республике», обязал орга-



414 священник павел лукин

низации культуры усилить пропаганду научно-атеистических знаний 
[Канфесіі, 266]. Это касалось газет и журналов, которые должны были 
регулярно публиковать атеистические статьи, а также разоблачаю-
щие материалы о православном духовенстве и верующих.

В таких условиях начиналось служение о. Петра в г. Бобруй-
ске. В 1961 г. была предпринята первая попытка закрыть Никола-
евский собор, в котором он был настоятелем. Прихожане смогли 
отстоять свой храм. Параллельно в местной газете «Камунiст» были 
опубликованы материалы, порочащие репутацию о. Петра и об-
виняющие его в финансовых махинациях. В частности, в статье 
«Айцец Пралкін махлюе» некто Я.  Хмель, сотрудник городского 
финансового отдела, пишет фельетон [Хмель]. В нём автор, чинов-
ник государственного органа, вкладывает в уста жителей Витебска 
обвинения о якобы имеющих место финансовых махинациях со 
стороны о. Петра Прялкина: 

— Вы думаете, случайно он сразу после приезда из нашего Витебска 
к вам в Бобруйск купил себе добротный домик? 

— Так это же жена его дом купила, на её имя он оформлен. 
— Маскировочка, — замечают витебчане. — Откуда жене Прялкина 

иметь такие большие деньги? Она же нигде не работает, сама на ижди-
вении у мужа находится. 

— А у него, у Прялкина, откуда они?
Из рассказа витеблян мы узнаём, что до приезда в г. Бобруйск Прял-

кин был священником в Витебске. Он утаил от обложения подоходным 
налогом свой фактический заработок и таким образом присвоил более 
25 тыс. рублей государственных денег [Хмель].

Выдавая желаемое за действительное, Я.  Хмель бездоказа-
тельно обвиняет священника в уголовном преступлении. Не имея 
возможности документально доказать виновность о. Петра, автор 
пишет фельетон, цель которого дискредитировать священника в 
глазах его новой паствы. Отец Пётр не был согласен с этими обви-
нениями и писал жалобы, пытаясь добиться справедливости. Дочь 
о. Петра, Наталья Смирнова, свидетельствует о том, что дом, о ко-
тором написано в статье, действительно был куплен о. Петром сразу 



415деятельность протоиерея петра прялкина  
как пример служения православных священников …

по приезду в г. Бобруйск, но куплен был за собственные средства, 
с привлечением приходских средств, которые позже он вернул в кас-
су [Воспоминания].

Чуть позже, в 1961 г., выходит другая статья «І дрэнна шыта і не 
крыта» подписанная тем же Я. Хмелем в соавторстве с М. Собалем, 
заведующим городским финансовым отделом. В ней они обвиняют 
настоятеля Никольского собора о. Петра Прялкина и его помощни-
ков в отсутствии точности учёта денежных средств:

… Церковной кассой Николаевского собора без всякого ограничения 
пользуются и священник, и староста, и казначей … С середины октября 
до середины мая было выделено около 300  рублей. Выплачено певцу-
басу 4 руб. 25 коп. А фамилии нет. Выплачено электромонтёру 2 руб., 
кузнецу 15 р., за уборку 28 руб., за привозку материала 10 р. И снова нет 
ни фамилии, ни адресов [Собаль, Хмель, 4].

Далее авторы прямо обвиняют о. Петра как настоятеля в том, 
что он не делает отчётов о расходе денег. Самым показательным для 
них показался случай растраты 120 р. на приём гостя из Минска 
(вероятно, архиерея).

Можно предположить, что источником для написания этого 
фельетона стала финансовая проверка Никольского собора. Были 
обнаружены неточности, которые не могли стать поводом для су-
дебных разбирательств, однако могли быть использованы в качестве 
обвинения церковных людей в нечестности. Как и в случае с первой 
статьёй, главная цель написания этого текста — дискредитировать 
церковь в глазах людей. Об этом недвусмысленно говорит окончание 
фельетона:

… У одурманенного верующего священники выманивают последнюю 
копейку, а сами … транжирят эти деньги направо и налево [Собаль, 
Хмель, 4].

Здесь уместно привести свидетельства прихожан о.  Петра, в 
которых он предстаёт совсем иным человеком — милостивым и за-
ботливым:



416 священник павел лукин

Он не мог оставаться равнодушным к чужой беде и боли. Зная нужды 
прихожан, он подходил тихонечко и опускал в кармашек или давал в ла-
дошку определённую сумму. Приход, окормляемый им, активно собирал 
денежные средства в Советский фонд мира, пополняя его добровольны-
ми пожертвованиями. Когда случилось землетрясение в Армении, сразу 
же провели службу в храме, во время которой собрали в фонд пострадав-
ших более тысячи рублей. Не остались безразличными и к Чернобыль-
ской трагедии [Светильник веры].

В 1963 г., несмотря на протесты православных, Свято-Николаев-
ский собор был закрыт. Поводом стал тот факт, что в распоряжении 
исполкома имелось оборудование планетария, которое негде было 
разместить. Собор закрывают, но планетарий в нём так и не появил-
ся. Храм стоял закрытым до 1967 г., когда было принято решение пе-
рестроить здание в водно-спортивный комплекс [Светильник веры].

5 ноября 1963 г. управление Минской епархии объединило об-
щины двух храмов г. Бобруйска — закрытого Никольского собора 
и оставшейся единственной в городе Свято-Софийской церкви на 
кладбище. Настоятелем вновь становится о. Пётр Прялкин [Личный 
архив, 14]. Остальных священников собора распределили следую-
щим образом: о. Феодора Ненартовича в Софийскую церковь вместе 
с о. Петром, а священника Георгия Семенюка перевели в д. Городок 
в Космо-Демьяновский храм.

Служение прот. Петра в Свято-Софийской церкви было недол-
гим. Предположительно в начале ноября 1964 г. церковь, имеющая 
135-летнюю историю, при загадочных обстоятельствах сгорела. 
К концу 1964 г. не осталось ни одной действующей церкви на много-
тысячный г. Бобруйск [Светильник веры].

За шесть лет до пожара, в 1958 г. настоятель Софийского храма 
священник Валентин Морозов купил дом по улице Шмидта, 30/1, 
который числился за приходом. Церковный совет обратился к вла-
стям с просьбой разрешить общине совершать богослужения в этом 
доме. 20 ноября 1964 г. Бобруйский горисполком удовлетворил эту 
просьбу [Светильник веры]. Началась история нового прихода Ни-
коло-Софийского храма, объединившего две общины, потерявшие 
свои молитвенные помещения.



417деятельность протоиерея петра прялкина  
как пример служения православных священников …

Становление Николо-Софийского храма неразрывно связано с 
именем о. Петра. Назначенный незадолго перед этим настоятелем 
Софийской церкви, он в том же звании перешёл в молитвенный дом 
по улице Шмидта и начались долгие, многотрудные годы устроения 
прихода. Из дома вынесли лишние вещи, по стенам развесили ико-
ны, которые собирали всем миром [Светильник веры].

В 1988 г. о. Пётр принял участие в Поместном соборе Русской 
православной церкви в составе Минской епархии, где выступал с 
докладом. В частности, он рассказал членам собора о гонениях на 
церковь в БССР в 1960-е гг.:

… Это времена необратимых потерь: духовных семинарий, Гродненско-
го и Полоцкого женских монастырей, 383 приходских и кладбищенских 
храмов и часовен. Церковные общины тогда лишились своих пастырей, 
пастыри потеряли приходы, многие перешли в другие епархии, некото-
рые вышли за штат 1.

В 1990 г. прот. Пётр Прялкин умер. 8 апреля в день Входа Го-
споднего в Иерусалим он участвовал в Божественной Литургии в 
г. Могилёве, которую возглавлял архиеп. Максим (Кроха). На этой 
службе о. Пётр подводил к рукоположению своего зятя Вячеслава 
Смирнова. По свидетельству дочери, он очень волновался. Далее то, 
что происходило в алтаре, описывает очевидец:

… Вдруг на Малом Входе произошло замешательство — о. Пётр дал Еван-
гелие в руки диакону, и тот вышел уже на Вход с духовенством, как вдруг 
о. Пётр упал перед жертвенником и не мог подняться. В алтаре была мона-
хиня Евгения, ныне игуменья Свято-Никольского монастыря г. Могилёва. 
Она, как ни силилась, не могла поднять его, выбежала из алтаря и позвала 
медицинских работников-мужчин — помочь больному, а других попроси-
ла вызвать скорую помощь. Врачи приехали и вынесли протоиерея Петра 
из алтаря. Матушка Евгения сняла с него поручи и облачение, и скорая  
помощь увезла его в больницу, где он в тот день и скончался [Тара спит].

1	 Поместный Собор русской православной Церкви, Троице-Сергиева Лавра, 
6–9 июня 1988 г. М. : Изд. Мос. Патриархии, 1990. С. 408.



418 священник павел лукин

Так завершил свой земной путь протоиерей Пётр Прялкин, по-
святивший служению на Бобруйской земле 30 лет своей жизни. На-
чав свой пастырский путь в сложнейший исторический период для 
церкви, в годы хрущёвских гонений на церковь, о. Пётр стал сви-
детелем возрождения церковной жизни после 1988 г. Его жизнь — 
пример стойкости и верности своему священническому призванию.

Литература

	 1.	 Личный архив = Личный архив протоиерея Петра Прялкина.
	 2.	 Воспоминания = Воспоминания Натальи Петровны Смирновой (Прял-

киной).
	 3.	 Светильник веры = Светильник веры. Памяти первого настоятеля Свя-

то-Николо-Софийского храма митрофорного протоиерея Петра Прялки-
на [Электронный ресурс] // Официальный сайт Бобруйской епархии. 
URL: http://www.bobreparhiya.by/public/27-12-svetilnik-veri/ (дата об-
ращения: 10.01.2024).

	 4.	 Тара спит = Тара спит, но придёт время — проснётся [Электронный ре- 
сурс] Официальный сайт Тарской епархии. URL: http://www.tara-epar 
hiya.ru/istoriya/3086-tara-spit-no-pridet-vremya-prosnjotsya-sv-pr-ioann-
kronshtadtskij-2.html (дата обращения: 14.12.2023).

	 5.	 Канфесіі = Канфесіі на Беларусі (к.  ХVIII–ХХ  ст.)  / В. В.  Грыгор’ева, 
У. М.  Завальнюк, У.  І.  Навіцкі, А. М.  Філатава; Навук. рэд. У.  І.  Навіцкі. 
Минск : ВП «Экаперспектыва», 1998. 340 c.

	 6.	 Хмель = Хмель Я. Айцец Пралкiн махлюе // Камуніст. 1961. № 61 (9160). 
С. 4.

	 7.	 Собаль, Хмель = Собаль  М., Хмель  Я. І дрэнна шыта і не крыта  // 
Камуніст. 1961. № 74 (9174). С. 4.



секция религиоведения  
и социологии религии



420

Алёна Викторовна Коваль
Санкт-Петербург, РГПУ им. А. И. Герцена
научный руководитель — д-р филол. наук, профессор 
Михновец Надежда Геннадьевна 

сюжет сна в гефсиманском саду 
в русской культуре второй половины  
xix — начала xx века

аннотация: В  статье рассматриваются формы вхождения библейского сю-
жета сна в Гефсиманском саду в поле русской светской культуры второй по-
ловины XIX — начала XX в. Для анализа были выбраны произведения худо-
жественной литературы и живописи, эссе и публицистические статьи. Как 
показало исследование, сложилось несколько вариантов раскрытия это-
го сюжета. С  одной стороны, в рассматриваемых произведениях просле-
живается идея живой связи библейского события с современностью, с дру-
гой, данный сюжет оказывается связанным с категорией общечеловеческой 
вины, как вольной, так и невольной. Кроме того, в статье анализируются 
социокультурные и биографические причины популярности данного сюжета 
в светской культуре рассматриваемого периода.

ключевые слова: сон в Гефсиманском саду, моление о чаше, русская 
культура второй половины XIX века, евангельский сюжет, светская 
культура

Во второй половине XIX в. сюжет сна в Гефсиманском саду входит 
в поле русской светской культуры. Речь идёт о живописных произ-
ведениях А. А. Иванова «Христос в Гефсиманском саду» («Явление 
укрепляющего Ангела») и «Христос в Гефсиманском саду» («Моле-
ние о чаше») конец 1840-х —1858, И. Е. Репина «Моление о чаше» 
начала 1860-х и «Христос в Гефсиманском саду» 1880-х, В. Г. Перо-
ва «Христос в Гефсиманском саду» 1878, Н. Н. Ге «В Гефсиманском 
саду» 1869–1880 и «Христос с учениками входит в Гефсиманский 
сад» 1889, А. И.  Куинджи «Христос в Гефсиманском саду» 1901, 
И. К. Айвазовского «Моление о чаше» 1897. А также в литературных 



421сюжет сна в гефсиманском саду в  русской культуре 
второй половины xix  — начала xx  века

произведениях: Н. С. Лесков «На ножах» (1870), М. Е. Салтыков-Ще-
дрин «Христова ночь» (1886), А. П. Чехов «Палата № 6» (1892) и 
«Студент» (1894), Н. С. Гумилёв «Радости земной любви. Три но-
веллы» (1907), Л. Н. Андреев «Иуда Искариот» (1907); эссеистике и 
публицистике: В. С. Соловьёв «Чтения о Богочеловечестве» (1878), 
В. В. Розанов «Трепетное дерево» (1901), Д. С. Мережковский «Че-
хов и Горький» (1906), свящ. Валентин Свенцицкий «Война и цер-
ковь» (1919).

Этот сюжет был хорошо известен современникам. Его постоян-
ное присутствие в культурном поле поддерживалось, с одной сторо-
ны, популярностью и разработанностью иконографического типа 
«Христос, молящийся в Гефсимании», с другой — вхождением в текст 
службы «Последований святых и спасительных страстей Господа на-
шего Иисуса Христа», или — в народной традиции — двенадцати 
Евангелий. По справедливому замечанию О. А. Меерсон [Меерсон, 
90–102], совершаемая в страстную седмицу служба Двенадцати 
Евангелий эксплицирует тему страдания как сострадания, солидар-
ности и верности Страдающему. Именно это сострадание составляет 
суть живой веры, поскольку для человека, приобщённого к церкви, 
совершающиеся крестное страдание, смерть и воскресение не мыс-
лятся как нечто, совершившееся когда-то, но совершающееся сейчас 
и имеющее непреходящее значение, как для современности, так и 
для вечности.

Именно это ощущение живого присутствия и заново соверша-
ющегося события в современности и — в вечности (как бы со-бытия 
Библейского и современного, человека и Бога) легло в основу произ-
ведений тех авторов, для которых библейский первоисточник был 
не «словарём тем и образов для артистических импровизаций, а од-
ной темой, одним образом — самим вдохновением», по выражению 
О. А. Седаковой [Седакова, 453–454]. И потому рассматриваемые 
авторы не столько дописывали или переписывали, сколько пропи-
сывали сюжет.

Если говорить о библейских первоисточниках рассматрива-
емого сюжета, это прежде всего эпизоды трёх синоптических 
Евангелий: от Марка (Мк 14:32–42), Матфея (Мф 26:36–44) и Луки 
(Лк 22:40–46).



422 алёна викторовна коваль

Переходя из разряда факта сугубо церковной культуры в факт 
светской культуры, этот сюжет входит прежде всего в живопись 
(я имею в виду акварели А. А. Иванова «Христос в Гефсиманском 
саду» («Явление укрепляющего Ангела») и «Христос в Гефсиманском 
саду» («Моление о чаше») конец 1840-х — 1858). Позднее этот сю-
жет осваивает литература. В 1850–1860-х годах создаётся несколько 
разрозненных стихотворений: это «Моление о чаше» И. С. Никити-
на (1854) и одноимённые стихотворения А. Н.  Апухтина (1863 и 
1868). Однако ни одно из них не было опубликовано. Первым опу-
бликованным произведением, в котором был реализован сюжет сна 
в Гефсиманском саду, становится роман Н. С. Лескова «На ножах» 
(1870). Кажется, такой временной разрыв между изображённым 
и сказанным имеет социально-историческую и сугубо индивиду-
альную причину. Конец Николаевской эпохи, которому принадле-
жат работы А. А. Иванова, с настороженностью относился к слову, 
свободно обращённому к мысли Божественной. По справедливому 
замечанию прот. Владислава Цыпина, «устрожалась духовная цен-
зура, и эти цензурные строгости были направлены против всякого 
проявления живой богословской мысли» [Цыпин, 190]. А по словам 
митр. Филарета, «умная сердечная молитва» оказалась «уничтожена 
и осмеяна как зараза и пагуба» [Филарет, 480].

Однако, была и сугубо индивидуальная причина: после отказа в 
росписи храма Христа Спасителя А. А. Иванов увлёкся утопической 
идеей расписать фресками некое здание, которое должно было быть 
чем-то средним между «храмом искусства» и «храмом философии». 
Эскизами к этим ненаписанным фрескам и стали несколько сотен 
акварелей, в том числе — упомянутые выше наброски. Задуманный 
цикл был призван «увенчать все усилия учёных и антиквариев», 
представив «библейский мир в той интерпретации, которую пред-
лагала новейшая литературная учёность» [Иванов, 219]. Как видно 
из приведённых выше фактов, в самих побудительных мотивах к соз-
данию цикла ощущалась ориентация на сформулированную ранее 
идею живой связи библейского события с современностью.

Несомненно, в работе А. А. Иванов опирался прежде всего на 
эпизод Евангелия от Луки — единственного из Евангелий, повеству-
ющего о явлении Ангела. Присутствие ангела и коленопреклонённо-



423сюжет сна в гефсиманском саду в  русской культуре 
второй половины xix  — начала xx  века

го Христа было традиционным в иконографии. Подтверждение этому 
можно, в частности, найти в «Ерминии» Дионисия Фурноаграфиота 
(начало XVIII в.) [Ерминия, 62]. Однако Александр Иванов отходит 
от принципов построения привычной композиции: пространство бо-
лее не делится на небесный сегмент и дольний мир, фигуры спящих 
апостолов едва намечены на акварели «Христос в Гефсиманском саду. 
Моление о чаше», в «Явлении укрепляющего Ангела» их вовсе нет, 
у происходящего события как бы нет свидетелей, их не с кем раз-
делить. Кроме того, пейзаж приобретает конкретные исторические 
и географически-достоверные черты, что составляет существенную 
разницу не только с иконописью, но и с академической традицией 
изображения библейских сюжетов. В связи с этим многие из иссле-
дователей утверждают принцип историзма библейского цикла Алек-
сандра Иванова, довлеющий над принципом изображения духовной 
действительности. В пользу этого говорит, в частности, факт увлече-
ния А. А. Иванова книгой Д. Штрауса «Жизнь Иисуса», и кроме того — 
библейской археологией и источниковедением. Однако, желая изо-
бразить событие в сугубо историческом аспекте, Александр Иванов 
имел возможность стать прозаичным, конкретизировав черты Хри-
ста-человека (как поступил, к примеру, В. Д. Поленов «Христос в Геф-
симанском саду» (1890–1900) и «Прискорбна душа моя» (1909)) или 
по крайней мере — обратиться к другим Евангелиям, и вовсе отка-
заться от изображения укрепляющего Ангела, то есть — изображения 
чуда. Но, как отмечает Н. Дмитриева, избрал иной путь, ведь Чудо 
для Иванова представлялось не в Штраусовском, а в Шеллингианском 
духе. «Для Шеллинга первичный принцип — тождество идеального 
и реального, изначально заложенное в мироздании и предстающее 
в смыслообразах мифологии как подлинная вселенная» 1. Чудо явля-
лось для Иванова моментом высшей истины, когда как бы возникает 
сияющий образ сбывшихся надежд, необманутых ожиданий.

Кроме того, с образом Ангела оказывается связан и один из наи-
более трудных богословских вопросов об «укреплении» Бога-Сына 
тварным созданием. Ангел Иванова, по крайней мере в «Молении 

1	 См.: Библейские эскизы Александра Иванова [сайт]. URL: https://art.1sept.ru/
article.php?ID=200101201 (дата обращения: 10.09.2024). 



424 алёна викторовна коваль

о чаше», — никак не укрепляющий, он свидетельствующий, «сопри-
сутствующий»: без крыльев, стоящий на земле в несвойственной 
иконографии позе, находящийся на расстоянии, задумчивый и ли-
шённый конкретных портретных черт.

Особое звучание сюжет сна в Гефсиманском саду получает в 
творчестве В. Г. Перова. Жизненный период, которому принадле-
жит полотно «Христос в Гефсиманском саду» (1878), обычно клас-
сифицируют как период окончательного разрыва с Товариществом 
передвижных художественных выставок. В. Г. Перов действительно 
оставляет позади изображение житейских коллизий различного тол-
ка, обращаясь к библейским сюжетам: это прежде всего упомянутая 
выше картина «Христос в Гефсиманском саду» и так и неокончен-
ное полотно «Снятие с креста» (1878). Однако, не в одном принци-
пе изображения действительности, как суммы житейских коллизий, 
заключались творческие принципы художников-передвижников. 
В частности, О. С. Давыдова акцентирует внимание на следующих 
чертах, характерных для творчества художников-передвижников: 
пейзажное видение мира, связанное «с душевной областью немате-
риальных чувств», с романтической попыткой выстроить «иное худо-
жественное пространство», с особым трепетом в изображении ночи, 
созвучной «сокровенной тайне страдания» [Давыдова, 150–207]. Все 
эти черты можно увидеть в том числе в рассматриваемой картине.

Кроме того, в её основе лежит принцип сюжетной целостности, 
складывающейся из разнородных компонентов — непосредственно 
изобразительных, ассоциативных, метафорических и символических. 
Задача сюжетной картины — изобразить событие в таком синхрони-
ческом срезе, который тем не менее преодолевал бы ограниченность 
синхронии, включая в настоящее признаки будущей развязки, делая 
само время проницаемым. В данном случае самые заметные из ком-
понентов: символический — призрачный терновый венец, и мета-
форический — крестообразный цветок. Таким образом предметное 
изображение перестаёт совпадать с художественным образом.

Тезис, изложенный М. М. Дунаевым в книге «Своеобразие рус-
ской религиозной живописи» [Дунаев, 90–91] о том, что передвиж-
ники акцентировали внимание на человеческой природе Спасителя, 
как бы умаляя Божественную сущность Христа, в случае с рассматри-



425сюжет сна в гефсиманском саду в  русской культуре 
второй половины xix  — начала xx  века

ваемой картиной так же требует более глубокого осмысления. Изо-
бражение распростёртого на земле Спасителя действительно проти-
воречит сложившейся иконописной традиции, но не Евангельскому 
тексту: «И, отойдя немного, пал на лице Своё» (Мф 26:29). Кроме 
того, драматургия лунного света обнаруживает Божие присутствие, 
молчаливый разговор с Богом-Отцом. Как отмечает И. Н. Ружинская: 
«Луна в религиозной картине — это не просто часть пейзажа, это часть 
Божественного Творения» [Ружинская, 127–142]. Следовательно, 
лунный свет мог бы дать путь к богословскому осмыслению изобра-
жаемого: Христа как «Света от Света, Бога истинна от Бога истинна,  
рожденна, несотворенна, единосущна Отцу» (Символ веры).

Подобное решение соответствует традиции изображения дан-
ного сюжета. Наиболее известные примеры — «Христос в Гефсиман-
ском саду» (1901) А. И. Куинджи, где тьма деревьев, в которой скрыты 
разбойники, противопоставлена пространству гипнотического лун-
ного света, который был написан таким образом, что даже заставил 
некоторых исследователей творчества художника сомневаться: «а не 
для этого ли декоративного эффекта было создано полотно?»; на кар-
тине «В Гефсиманском саду» (1869) Н. Н. Ге лунный свет не только 
высвечивает выражение неизбывного страдания и мертвенную блед-
ность, но и визуально делит лицо надвое: выхваченная лунным лучом 
половина лица одновременно ощущается изображением в профиль, 
как бы пристально вглядывающимся в самоё себя. Это тот приём, 
который будет считаться новаторским в XX столетии. Он создаёт ощу-
щение особой психологической действительности, глубокой внутрен-
ней жизни, происходящей при внешнем бездействии (мертвенная 
рука находит рифму в корнях деревьев: настолько укоренённое это 
бездействие). Это именно то, о чём сказал Л. Н. Толстой, комментируя 
другую картину Н. Н. Ге «Выход Христа с учениками в Гефсиманский 
сад» (1888): «У вас представлено (для меня и для одного из миллиона 
то, что в душе Христа происходит внутренняя работа), а для всех — 
то, что Христос с учениками, кроме того, что преображался, въезжал 
в Ерусалим, распинался, воскресал, ещё жил, жил, как мы живём, 
думал, чувствовал, страдал, и ночью, и утром, и днём» [Толстой, 175–
176]. Чрезвычайно важна здесь и эта реплика: «жил, как мы живём»,  
подобные отзывы частотны в отношении библейских картин Н. Н. Ге.



426 алёна викторовна коваль

Но возвращаясь к картине В. Г. Перова, отметим и тот примеча-
тельный факт, что блестящий портретист на этот раз отказывается 
от портрета, кажется, сознавая объективную невозможность изо-
бразить лик на реалистической картине, и невозможность изобра-
зить собственно лицо, портрет, ведь по справедливому замечанию 
В. В. Розанова:

Лицо Христа возможно изобразить в иконе и невозможно в живопи-
си, ибо образ Его, как он уже дан в (канонических) Евангелиях и за-
печатлелся у нас с детства, — именно иконен, а не живописен: ибо 
не несёт ничего из «упрёков» (слабостей, пороков, подробностей) 
народности, звания, состояния. Христос не имел недостатков: между 
тем живописец может изобразить «скупого», «расточительного», — 
все отдельные типы, являющие выпуклые штрихи для кисти! <…> 
Было лицо вообще идеальное, человеческое («Се Человек») [Розанов 
1994б, 140].

«Снятие с креста», написанное В. Г. Перовым в этот же 1878 г., 
определяется изображением той же горизонтали, которая задаёт-
ся фигурой лежащего на земле Христа. Однако на этот раз голова 
Христа изображена в профиль. Это уже не лик, не лицо, а как бы 
посмертная маска. Поэтому такое изображение становится возмож-
ным. В случае же «Христа в Гефсиманском саду» отказ от изображе-
ния лика-лица соприкасается с поэтикой невыразимого.

Познавая тварный мир во всех его проявлениях, художник к 
концу жизни приходит к новым принципам изображения собствен-
но духовной реальности, при этом окончательно не отказываясь от 
выработанных ранее приёмов.

Нечто похожее мы можем сказать о творчестве А. П. Чехова. 
В «Студенте» (1894), любимом рассказе самого автора, сюжет сна 
в Гефсиманском саду включён в рамочную конструкцию. Рассказ 
о библейских событиях отдан студенту Ивану Великопольскому:

После вечери Иисус смертельно тосковал в саду и молился, а  бедный 
Пётр истомился душой, ослабел, веки у него отяжелели, и он никак не 
мог побороть сна. Спал [Чехов, 308].



427сюжет сна в гефсиманском саду в  русской культуре 
второй половины xix  — начала xx  века

Ритмический акцент здесь, несомненно, на слове «спал», зато 
смысловой — на словах «бедный», «истомился», «не мог побороть 
сна», что оказывается созвучно словам Самого Христа: «дух бо бодр, 
плоть же немощна» (Мф 26:41). Или в толковании этого сюжета 
свт. Иоанна Златоуста: «Хотя ты, говорит Он, и желаешь презреть 
смерть, однако не можешь, пока Бог не поможет тебе, потому что 
всё плотское унижает дух» [Иоанн Злат., 42]. Категория вины (вины 
апостольской и шире — человеческой) здесь переходит в категорию 
вины невольной, как бы обусловленной самой несовершенной чело-
веческой природой. Акцент при этом временно смещается с фигуры 
Христа, и взгляд фокусируется на том, что пережил и испытал апо-
стол Пётр.

И после этого раза тотчас же запел петух, и Пётр, взглянув издали на 
Иисуса, вспомнил слова, которые Он сказал ему на вечери … Вспомнил, 
очнулся, пошёл со двора и горько-горько заплакал. В Евангелии сказано: 
«И исшед вон, плакася горько». Воображаю: тихий-тихий, тёмный-тём-
ный сад, и в тишине едва слышатся глухие рыдания … [Чехов, 308].

Несомненно, здесь в одну линию встают два эпизода: молитвы, 
смертельной тоски Христа и плача Петра. Оба эпизода оказываются 
связаны с локусом сада (примечательно, что в Евангелиях ничего не 
говорится о том, куда пошёл Пётр, когда «изшед вон плакася горь-
ко» [Чехов, 308]). Кроме того, этот плач приобретает оттенок пере-
живания чего-то сугубо личного, что можно вообразить, но нельзя 
живописать детально.

В Библейском сюжете произошло отпадение Петра от Бога, во 
многом — невольное. В современности оно тоже произошло. Про-
изошло вне художественного повествования, как бы за пределами 
рассказа, и повлекло за собой отпадение от самого себя, семьи, прав-
ды и красоты жизни. Почему оно произошло — исходя из текста ска-
зать невозможно.

Несмотря на то, что плач Петра, а позже слёзы Василисы по-
лучают оттенок переживания чего-то сугубо личного, чего-то, что 
взгляд извне не может истолковать, это личное переживание не 
имеет разъединяющей силы. Напротив, если заплакала Василиса, 



428 алёна викторовна коваль

значит «всё, происходившее в ту страшную ночь с Петром, имеет 
к ней какое-то отношение». [Чехов, 309]. Какое — это остаётся за 
рамками кругозора Ивана Великопольского, остаётся и за рамками 
кругозора автора и читателя (в данном случае, кругозор повествова-
теля и кругозор героя тождественны), но непознанное состояние Ва-
силисы оказывается тем звеном, которое вновь связывает разорван-
ную цепь. И если отпадение оставлено за рамками художественного 
повествования, то возвращение составляет кульминацию рассказа: 
за умозрительным возвращением к службе двенадцати Евангелий 
(на которой Иван Великопольский не мог присутствовать, но к кото-
рой он обратился теперь внутренне, всем существом своим) следует 
возвращение к правде и красоте, к ощущению непрерывной цепи 
жизни, наконец к себе, ведь студент Иван Великопольский наконец 
вспоминает о том, что ему «только 22 года» и «невыразимо сладкое 
ожидание счастья, неведомого, таинственного счастья» [Чехов, 309] 
овладевает им. Кроме того, возвращение живописуется и символи-
чески: в виде переправы через реку и взгляд студента, направлен-
ный, с одной стороны, на родную деревню, а с другой — на Запад, 
что, как видится, может быть отсылкой к молитве «Свете тихий». 
Неглавный, но один из самых заметных смыслов которой — благо-
дарность не только от имени присутствующих, но и всей Церкви 
(«гласы преподобные» — то есть голоса святых, не только живых,  
но и усопших).

Иное звучание получает тема общечеловеческой вины в «Тре-
петном дереве» (1901) В. В. Розанова. Сюжет сна в Гефсиманском 
саду вновь оказывается заключён в рамочную конструкцию. Локус 
сада в данном случае выступает тем связующим звеном, которое 
обеспечивает связь настоящего с библейским временем. Вина апо-
столов осмысливается в данном случае вновь в призме общечело-
веческой вины. Однако, интересно другое: человек, заподозривший 
природу в «единении с предателем Иудою» [Розанов 1994a, 102] на 
деле после умозрительного путешествия в библейское время обна-
руживает собственную связь с ним: «И мы — Иуды?.. Опять Каины!»  
[Розанов 1994a, 103].

Вина перед Творением, эксплицированная в «вымысле» против 
природы, таким образом оборачивается виной перед лицом Творца:



429сюжет сна в гефсиманском саду в  русской культуре 
второй половины xix  — начала xx  века

Но вместо того, чтобы любоваться им, человек заподозрил его в каком-
то чудовищном родстве или единении с предателем Иудою, и что дерево 
вечно дрожит от страха. Какой вымысел! Какое уродство в смысле! [Ро-
занов 1994a, 102].

Как это ужасно! Ещё каинство человека, ещё убитый в нашем дому, на 
нашем поле Авель! и какой Авель! [Розанов 1994a, 103].

Эти фрагменты, как бы относящиеся к разным уровням действи-
тельности: эмпирически наблюдаемой природой и умозрительным 
возвращением «за две тысячи лет» к библейскому событию, оказы-
ваются связаны между собой как синтаксически, так и ритмически.

Возникает вопрос: почему сюжет сна в Гефсиманском саду 
получает такое множество интерпретаций именно в этот пери-
од, если иконографический тип сложился ещё в Древней Руси, и 
о чтении Страстных Евангелий в страстной четверг упоминает уже 
свт. Иоанн Златоуст? На мой взгляд, ответ содержится в толковании 
Б. И. Гладкова:

Ко времени пришествия Его на землю языческий мир изверился в своих 
самодельных богов, в лице лучших своих представителей искал Неве-
домого Бога и не находил, — в безбожии своём потерял смысл жизни 
и, отдавшись исключительно чувственным удовольствиям, своё личное 
я сделал своим кумиром, ему единому поклонялся и ему единому слу-
жил; и в жертву этому кумиру, за минутное удовлетворение ненасытной 
жажды наслаждений, приносилось всё, имущество, свобода, честь, даже 
жизнь людей; зло господствовало всюду, подчиняя своей власти всё. 
<…> И вот, в этот мир, погрязший в пороках, в это царство тьмы про-
ник луч божественной правды, принесённой на землю Христом. <…> 
Он, олицетворение божественной Любви, любил этот испорченный мир 
[Гладков, 606–611].

Мысль, высказанная Б. И. Гладковым о времени древней Иудеи, 
удивительно созвучна тому, что современники видели приметой сво-
его века: к примеру, в патологическом рассказе «Мысль» Л. Андрее-
ва: «Я взорву на воздух вашу проклятую землю, у которой так много 



430 алёна викторовна коваль

богов и нет единого вечного Бога» [Андреев, 420]. А В. В. Заманская 
отмечает, что с переходом из XIX в XX столетие главным становится 
именно экзистенциальное сознание, которое породило ощущение 
мира «без Бога и без дьявола, ужасающий безднами разрушения и 
саморазрушения человека; ситуация, когда „так много богов и нет 
единого вечного Бога“ (Л. Андреев), ведущая к взаимообусловлен-
ному и необратимому процессу разрушения интеллекта и совести» 
[Заманская, 8].

Говоря о времени древней Иудеи, Б. И. Гладков говорит как бы 
о современности: именно человек, который «в лице лучших своих 
представителей искал Неведомого Бога и не находил», который «своё 
личное я сделал своим кумиром, ему единому поклонялся и ему еди-
ному служил», обратился к Божественной Правде, т. е. к сюжету, в 
котором по толкованию свт. Амвросия Медиоланского «[о]бо мне 
скорбел Тот, у Кого не было причин скорбеть о Себе, и отложив веч-
ное радование, Он был уязвлён скорбью моей немощи. Он воспринял 
мою скорбь» [Амвросий, 403–409]. Или, как заметил И. Е. Репин в 
одном из писем: в данном сюжете была «действительная жизнь за 
других» [Репин, 146].

В последующие эпохи эпизод сна в Гефсиманском саду по-
прежнему останется в культурном поле. Однако, в художественных 
переложениях он во многом утратит свою сюжетную целостность. 
В соответствии с теорией К. Г. Юнга Христос будет осмысляться ско-
рее как «зримое выражение архетипа самости» [Юнг, 50], а не как 
конкретная Личность, поэтому пространство Гефсиманского сада 
станет пространством личного выбора, в котором будет возможно 
«испить Чашу» — или отвергнуть её.

Литература

	 1.	 Амвросий = Амвросий Медиоланский свт. Собрание творений. Т. 8. ч. 2. 
М. : ПСТГУ, 2020. 504 с.

	 2.	 Андреев = Андреев Л. Н. Собр. соч. : В 6 т. Т. 1. М. : Художественная лите-
ратура, 1990. 640 с.

	 3.	 Архиепископ Аверкий = Архиепископ Аверкий (Таушев). Четвероеван-
гелие. Руководство к изучению Священного Писания Нового Завета.  



431сюжет сна в гефсиманском саду в  русской культуре 
второй половины xix  — начала xx  века

Часть первая. М. : Православный Свято-Тихоновский гуманитарный ун-т,  
2005. 840 с.

	 4.	 Афанасий Великий = Афанасий Великий. Творения : В 4 т. 3-е изд. М. : 
Сибирская Благозвонница, 1999. 1088 c.

	 5.	 Библейские эскизы = Библейские эскизы Александра Иванова  // Из-
дательский дом «Первое сентября». URL: https://art.1sept.ru/article.
php?ID=200101201 (дата обращения: 15.01.2024).

	 6.	 Гладков = Гладков Б. И. Толкование Евангелия. Воспроизведение с изда-
ния 1907 года изд. М. : Столица, 1991. 720 с.

	 7.	 Горский = Горский А. В., прот. История Евангельская и Церкви Апостоль-
ской. 2-е изд. М. : Свято-Троицкая Сергиева Лавра, 1902. 260 c.

	 8.	 Давыдова = Давыдова  О. С. Иконография модерна: образы садов и пар-
ков в творчестве художников русского символизма. М. : БуксМАрт, 2014. 
512 с.

	 9.	 Дунаев = Дунаев  М. М. Своеобразие русской религиозной живописи. 
М. : Филология, 1997. 223 с.

	10.	 Ерминия = Ерминия или Наставление в живописном искусстве, со-
ставленное иеромонахом и живописцем Дионисием Фурноаграфиотом 
1701–1733 годы / [Пер.] Порфирия, еп. Чигиринского. Киев : Тип. Кие-
вопечерской лавры, 1868. 250 с.

	 11.	 Заманская = Заманская В. В. Экзистенциальная традиция в русской ли-
тературе XX  века. Диалоги на границах столетий: учеб. пособие. М.  : 
Флинта, 2002. 304 с.

	 12.	 Иванов = Александр Андреевич Иванов. Его жизнь и переписка. 1806–
1858 / Под ред. М. Боткина. СПб. : Тип. М. М. Стасюлевича, 1880. 428 с.

	 13.	 Иоанн Злат. = Иоанн Златоуст, свт. Толкование на Святое Евангелие от 
Матфея. В  двух книгах. Книга первая. М.  : Сибирская Благозвонница, 
2021. 734 с.

	14.	 Меерсон = Меерсон  О. А. Литургический подтекст рассказа А. П.  Чехо-
ва «Архиерей» // Сборник трудов Якутской духовной семинарии. 2021. 
№ 9–10. С. 90–102.

	 15.	 Репин = Репин И. Е. Избранные письма, 1867–1930: в 2 т. Т. 2. М. : Искус-
ство, 1969. 463 с.

	 16.	 Розанов 1994а = Розанов В. В. Трепетное дерево // Он же. В тёмных ре- 
лигиозных лучах / Под общ. ред. А. Н. Николюкина. М. : Республика, 
1994. С. 101–103.



432 алёна викторовна коваль

	 17.	 Розанов 1994б = Розанов В. В. Христос и «богатый юноша» // Он же. В тём- 
ных религиозных лучах / Под общ. ред. А. Н. Николюкина. М. : Респу-
блика, 1994. С. 139–141.

	 18.	 Ружинская = Ружинская И. Н. Луна Гефсиманского сада : И. Е. Репин и 
А. П. Чехов [Текст] / Ружинская И. Н. // Проблемы исторической поэти-
ки. 2017. № 3. С. 127–142.

	 19.	 Седакова = Седакова О. А. Четыре тома. Том II. Переводы. М. : Русский 
Фонд Содействия Образованию и Науке, 2010. 576 с.

	20.	 Толстой = Толстой Л. Н. Собр. соч. : В 22 т. Т. 15. М. : Худож. лит., 1983. 
432 с.

	 21.	 Филарет = Филарет (Дроздов) митр. Собрание мнений и отзывов по 
учебным и церковно-государственным вопросам. СПб.  : Синод. тип., 
1885–1888. 510 с.

	22.	 Цыпин = Цыпин В. А., прот. История Русской Православной Церкви. Си-
нодальный и новейший периоды (1700–2005). 4-е изд. М. : Изд-во Сре-
тенского монастыря, 2010. 816 c.

	23.	 Чехов = Чехов А. П. Полн. собр. соч. и писем : В 30 т. Т. 8 : Сочинения 
(1892–1894). М. : Наука, 1985. 528 с.

	24.	 Юнг = Юнг К. Г. Эон. Исследования о символике самости. М. : Академи-
ческий проект, 2009. 340 с.



433

Алексей Сергеевич Балашов
Москва, Московский педагогический государственный 
университет

демография и проблема сокращения 
населения страны в документах 
и публичной риторике организаций 
традиционных религий россии

аннотация: Проблема сокращения численности населения России обо-
стрилась с пандемией коронавируса SARS-CoV-2 и последовавшими за ней 
СВО и эмиграцией части населения за границу. Власти страны видят ко-
рень проблем в отходе от «традиционных» ценностей и насаждении ли-
берального потребительского образа жизни, индивидуализма. Исходя из 
этого, для решения задачи сохранения населения и увеличения рождае-
мости активно привлекаются традиционные религии: РПЦ, муфтияты  
и т. д.

В статье анализируются официальные документы и публичные заявления 
религиозных организаций и их представителей, отражающие государствен-
ную политику в сфере воспроизводства населения. Сделан акцент на разнице 
позиций религиозных организаций в отношении путей решения проблемы, 
исходя из их собственных интересов.

ключевые слова: брак и религия; демография в России; традицион-
ные ценности; социология религии

Важнейший вызов, с которым столкнулась Россия в начале XXI в. — 
демографический кризис и убыль населения. Все годы постсоветской 
истории страны (кроме нескольких лет в 1-й половине 2010-х гг.) 
смертность значительно превышает рождаемость. Согласно стати-
стическим данным, в период с 1991 по 2023 г. население России (с 
учётом Крыма с 2015 г.) сократилось почти на 2 млн человек, а воз-
растная пирамида серьёзно сдвинулась в старшие возраста. Но даже 
значительное увеличение продолжительности жизни не способно 
компенсировать обвальное снижение рождаемости.



434 алексей сергеевич балашов

Рис. 1. Население России 1991–2023 гг. Данные: Росстат. 2022 и 2023 гг. 
показаны без учёта Донецкой Народной Республики (ДНР), Луганской 
Народной Республики (ЛНР), Запорожской и Херсонской областей

От обвального снижения численности населения страну спаса-
ет миграционный приток. Однако когда с началом Специальной во-
енной операции (СВО) значительное число людей уехало из страны 
по политическим или личным причинам, миграционный прирост 
впервые стал отрицательным. По словам демографа А. Ракши

мы никогда не узнаем реальное миграционное сальдо. Сколько людей 
уехало за 2022 г., в принципе, более-менее понятно  — от 550  000 до 
750  000  человек. А  вот сколько людей приехало — неизвестно. Циф-
ру, возможно, знают только в пограничной службе ФСБ, и это секрет. 
Беженцы по статистике почти нигде не проходят [Жулькина].

Как известно, «политика и демография неотделимы друг от дру-
га. Политика включает борьбу за власть и её отправление, а, сле-
довательно, она касается изменения возможностей, которые есть 
у людей» [Дорлинг, 37]. Любое государство заботится об умеренном 



435демография и проблема сокращения населения страны 
в  документах и  публичной риторике организаций …

росте населения с целью набора рекрутов (военных или экономи-
ческих), расширения налоговой базы и своего влияния в мире. Как 
утверждают Д. Дорлинг и С. Гител-Бастен, «демографическую по-
литику можно обнаружить в древних империях и королевствах, 
правители которых были озабочены тем, платит ли народ налоги, 
рождается ли достаточно рекрутов для армии и хватает ли женщин 
для производства нужного числа мужчин (и женщин!) — или же они 
рожают слишком много; а также тем, не сокращается ли количество 
рабов» [Дорлинг, 39].

Российские власти давно беспокоит экономический аспект 
вымирания страны. «Эта проблема приобрела системообразующий 
экономический характер в связи с отсутствием нужного количества 
рабочих рук на рынке труда. <…> У нас потери составляют при-
мерно 1,1–1,2 п.п. в год. В этой связи и по гуманитарным соображе-
ниям, и с точки зрения укрепления нашей государственности, и по 
экономическим соображениям решение демографической пробле-
мы — одно из главных», — говорил В. Путин ещё в 2021 г. [Путин].

Эта проблема беспокоит и религиозные организации: сокраще-
ние паствы не только бьёт по доходам и идее всемирной проповеди 
и распространения вероучения, но и, в некоторых случаях, ставит 
ту или иную общину на грань выживания.

Для борьбы с депопуляцией существуют три известных способа:
1.	 сокращение смертности,
2.	 увеличение рождаемости,
3.	 положительное сальдо миграции.
Первый путь лежит почти целиком в экономической и обра-

зовательной сфере: для его реализации необходимы значительные 
вливания в систему здравоохранения (включая медицинское обра-
зование) и массовое просвещение, популяризация здорового образа 
жизни, гигиены, заботы о своём здоровье и т. д.

Второй вариант предпочтительнее в долгосрочной перспек-
тиве, но много сложнее в исполнении и требует нетривиальных 
подходов к проблеме. Социология семьи давно доказала, что 
стремление и способность к деторождению не зависят напрямую 
от материального положения домохозяйства. В условиях урбаниза- 
ции и свершившегося второго демографического перехода, власти  



436 алексей сергеевич балашов

большинства стран мира ищут новую мотивацию для молодых лю-
дей к рождению потомства.

В России, ищущей свой путь в образцах прошлого, власть пы-
тается воссоздать те же стимулы, которые существовали в стране 
до демографического перехода и ускоренной урбанизации XX в. Так 
в фокусе законодателей в первую очередь оказались укрепление тра-
диционной семьи и борьба с прерыванием беременностей.

Вместе с коллегами из межфракционной рабочей группы работаем над 
инициативами по защите жизни до рождения, включая вывод абортов 
из числа услуг частных клиник. По данным Росстата, в прошлом году 
количество абортов в частных клиниках впервые за пять лет превысило 
100 тысяч, за это же время число прерываний беременности в женских 
консультациях уменьшилось на 30 %, — анонсировала в сентябре новое 
ужесточение антиабортного законодательства зампредседателя Госду-
мы и мать семерых детей А. Кузнецова [Блинов].

Другая цель государственной политики — сдвинуть создание 
семьи и рождение первого ребёнка на более молодой возраст. Так, 
А. Кузнецова предлагала возродить практику создания студенческих 
семей: «Они — основа будущих многодетных семей. Но сейчас толь-
ко 0, 4 % студентов-очников создали семьи и воспитывают детей», — 
сокрушалась депутат [Блинов].

Ещё один способ увеличения браков (и детей в них) и сокра-
щения разводов власти видят в насаждении и популяризации тра-
диционных ценностей: «Будем стремиться к тому, чтобы разговоры 
о семейных ценностях звучали и в школе, и в колледжах, и в вузах, 
а образы больших, крепких семей занимали больше места в инфор-
мационном пространстве» [Блинов]. Проблема, в том числе, ви-
дится и в слишком доступном образовании и карьере для девушек. 
Так, по словам Владимира Путина, демографические проблемы мо- 
гут возникнуть, в частности, потому, что общество становится более 
образованным.

Чем более образованно общество, тем сложнее с демографией, потому что 
меняются приоритеты у молодой женщины. У нас 77 % населения хочет 



437демография и проблема сокращения населения страны 
в  документах и  публичной риторике организаций …

получить высшее образование, десять лет назад было 50 %. Сначала хо-
чется получить образование, потом высшее образование, потом сделать 
первые шаги в карьере. И всё важно, всё нужно, всё вроде бы правильно. 
Это называется отложенный первый ребёнок, — отметил он [Костерева].

Здесь уместно вспомнить, что «политика часто переплетается 
с сексом — кто, когда и с кем может им заниматься; кто может стать 
родителем или родительницей, а  кто может или должен сделать 
аборт» [Дорлинг, 40].

В предложениях по исправлению ситуации постоянно вспоми-
нается и президентский указ «Об утверждении Основ государствен-
ной политики по сохранению и укреплению традиционных россий-
ских духовно-нравственных ценностей» [Указ]. Именно опираясь 
на него, общественники и околовластные организации предлагают 
регулировать семейно-брачные и сексуальные отношения людей 
в стране [Стратегия]. Здесь естественными союзниками властей 
становятся традиционные религии. Борьба с абортами, гендерным 
разнообразием, разводами и свободными браками, массовой поп-
культурой и продвигаемыми ею западными ценностями — объеди-
няющее начало для государства и религиозных организаций не по 
принуждению, но по духу.

Так, за последнее время против абортов и склонения к ним не-
однократно высказывался патриарх Кирилл [Ешь]. В разное время по 
этому поводу высказывались и мусульманские лидеры: глава ЦДУМ 
муфтий Т. Таджуддин, причём сославшись не только на религиоз-
ные нормы, но и на политическую необходимость: «У нас такая стра-
на — не самая огромная в мире. Всего 145 миллионов» [Верховный 
муфтий], муфтий Татарстана К. Самигуллин [Аборты], глава ДСМР 
А. Крганов [Муфтии]. Последний ранее публично проявлял заботу 
не только о российской, но и о демографии и экономике других му-
сульманских стран: «Таджикистан — это регион с мусульманским на-
селением, и здесь стараются жить по канонам ислама, а в исламе ис-
пользование контрацептивов не запрещено, а запрещается убивать 
ребёнка, то есть делать аборты. … Один рождённый ребёнок даёт 
один миллион долларов плюс к ВВП», заявлял муфтий ещё в 2018 г. 
[Таджикистанцы].



438 алексей сергеевич балашов

Не сильно отстал от него в заботе о демографии и предстоятель 
РПЦ: выступая 20 декабря 2023 г. на Епархиальном собрании г. Мо-
сквы патриарх Кирилл заявил, что «благополучие семьи и умножение 
нашего народа является абсолютным императивом для выживания 
нашего Отечества» [Святейший]. А уже через неделю Священный Си-
нод принял документ «О неприкосновенности жизни человека с мо-
мента зачатия» [О неприкосновенности]. Церковная традиция и ранее 
однозначно осуждала аборты, и выпуск специального дополнитель-
ного разъяснения вызван, по-видимому, необходимостью публично  
поддержать государственную политику в означенной области.

Отдельные священнослужители, как например, Председатель 
патриаршей комиссии по вопросам семьи, защиты материнства и 
детства священник Фёдор Лукьянов, не стесняются применять к де-
мографической ситуации и военную терминологию, как-то: «России 
нужна демографическая мобилизация» [В РПЦ].

Разрушение семьи является одной из основных угроз человеческой ци-
вилизации. Семья требует комплексной защиты, в том числе на межго-
сударственном, государственном уровнях и в публичном пространстве. 
… Выход из кризиса в силу указанных закономерностей также должен 
быть системным, изменения должны инициироваться сразу в несколь-
ких сферах: правовой и нравственной, политической, социальной, эко-
номической [Председатель],  — продолжил священнослужитель уже в 
январе 2014 г.

Кроме того, муфтий ДСМР ярко высказывался и по гендерному 
вопросу. Ещё в 2021 г. после выхода вышеупомянутого указа, он пу-
блично поддержал В. Путина:

Активное продвижение западного «гендерного мракобесия» способно 
разрушить государства и общества, и в осуждении этого явления рос-
сийские мусульмане полностью солидарны с главой государства. В от-
ношении «гендерного равенства» Господь давно определил, что семья — 
союз мужчины и женщины, так говорится в священных книгах. А всё, 
что этому не соответствует, богопротивно, и так разрушались государ-
ства. Мы же помним истории, которые записаны в священном Коране, 



439демография и проблема сокращения населения страны 
в  документах и  публичной риторике организаций …

и в Евангелии, и в Торе. И у верующих не короткая память — у них па-
мять очень долгая, и они для того, чтобы не происходили вот эти опи-
санные в священных книгах катаклизмы, кары Божии, и говорят о том, 
что надо жить по заветам Божьим [Муфтий].

ДУМ РФ и его лидер Р. Гайнутдин не так активны в публичном 
пространстве, но в наступившем 2024 г. и он отметился поддерж-
кой государственной политики в сфере брачно-семейных отноше-
ний: «Не только Ислам, но и другие традиционные религии России 
поддерживают сохранение и укрепление семьи как союза мужчины 
и женщины, сохранение детей и молодёжи от навязывания им из-
вращённых представлений о семье и браке» [Через призму]. Глава 
другой мусульманской юрисдикции — ЦДУМ — Т. Таджуддин также 
вынес на первый в новом году пленум организации вопросы тра-
диционных ценностей и исполнение всё того же Указа Президента 
России [В г. Уфа].

Лидеры российского иудаизма высказываются на тему традици-
онных ценностей и демографии намного реже. А если говорить об 
абортах, то главный раввин России Б. Лазар даже вступил в полемику 
с государственным трендом на запрет прерывания беременности:

Одними запретами тут проблему не решить: если что-то людям не по-
зволяется, а они не понимают почему — у них возникнет соблазн обой-
ти запрет. Или даже, не дай Бог, сделать назло [Чеснокова].

Намного чаще Б.  Лазар выступает в защиту необходимости 
укреплять межнациональную дружбу и толерантность. Обычно та-
кие заявления появляются после вспышек межнациональной розни, 
антисемитских проявлений. Например, осенью 2023 г. после беспо-
рядков в Махачкале и других городах Северного Кавказа.

Что касается миграции, это «самая политически спорная об-
ласть демографии, потому что она включает идеи о том, что спра-
ведливо и несправедливо по отношению к людям, которые часто 
считаются недостойными чужаками» [Дорлинг, 45].

Вопрос о том, может ли повышенная иммиграция компенсиро-
вать низкие показатели рождаемости, начали обсуждать не так давно.



440 алексей сергеевич балашов

Богатые страны склонны замещать низкую рождаемость иммиграцией, 
но это не может продолжаться долго из-за замедления роста числен-
ности населения во всём мире. … Мы знаем, что миграция, замещаю-
щая рождаемость, не может продолжаться в долгосрочной перспективе 
[Дорлинг, 48].

Тема миграции стала самой спорной для религиозных органи-
заций в их поддержке государственной политики. Так, православные 
иерархи обычно стоят на правых позициях, акцентируя внимание на 
опасности размывания «национальной идентичности», разрушении 
религиозного баланса и межнационального мира, высоком уровне 
криминала среди приезжих [Соколов].

В то же время мусульманские лидеры больше озабочены соблю-
дением религиозно-культурных и иных прав мигрантов, исповедую-
щих ислам, а также нарастающей, по их мнению, «мигрантофобии» в 
обществе [Габдуллина]. Слова А. Крганова вызвали резкую реакцию 
в патриотической среде и от мусульманского лидера потребовали 
публичных разъяснений.

Как мы видим, не все вопросы демографии, поднимаемые сегодня 
российским обществом и в Кремле, встречают единодушный отклик 
представителей традиционных религий России. С чем это связано? 
Если взглянуть на изменение национальной структуры страны, то 
численность и доля русского народа и других, не мусульманских, ко-
ренных народов страны действительно сокращается устрашающими 
темпами. В то же время численность народов Северного Кавказа, ис-
поведующих в большинстве своём ислам, растёт быстрыми темпами,  
наращивая своё влияние в структуре российского общества.

Другим важным фактором выступает миграция в страну. Так,

 с января по май 2022  года российское гражданство получили более 
187  тыс. иностранных граждан. Годом ранее этот показатель состав-
лял 223  тыс. человек. Виз было оформлено более 76  тыс., тогда как в 
2021 году — 44 тыс. С трёх до пяти миллионов выросло число иностран-
ных граждан, поставленных на миграционный учёт, с 74 тыс. до почти 
97  тыс.  — оформленных видов на жительство иностранцам, с  35  тыс. 
до почти 61 тыс. — разрешений на временное проживание. Чаще всего 



441демография и проблема сокращения населения страны 
в  документах и  публичной риторике организаций …

российское гражданство в этом году получали граждане Украины (40 %) 
и Таджикистана (24 %) [Юршина].

И если раньше, с конца 1980-х гг. в миграционном потоке пре-
обладали или составляли значительную долю этнические русские 
и другие православные народы, то, по словам ведущего научного 
сотрудника Института демографии НИУ ВШЭ Н.  Мкртчяна «уже 
к 2000-м в потоке мигрантов в Россию русские перестали преоб-
ладать, увеличилась доля коренных этносов стран, откуда они при-
езжали» [Юршина].

Таким образом, разницу в публичной активности православных 
и мусульманских деятелей по вопросам демографии можно объяс-
нить тревогой за свои собственные интересы и перспективы своей 
религиозной группы. Паства, окормляемая РПЦ, стремительно сокра-
щается как вследствие вымирания, так и из-за эмиграции из страны. 
В то время как число мусульман — потенциальных духовных детей 
нынешних российских муфтиев и шейхов — серьёзно возросло за по-
следние десятилетия и будет расти не меньшими темпами в будущем.

Игнорировать государственную политику и призывы Кремля в 
религиозных кругах не могут. Но активность и акценты каждый рас-
ставляет, исходя из собственных, порой конкурирующих интересов.

Литература

	 1.	 Аборты = Аборты — запретить нельзя разрешить. URL: http://www.info-
islam.ru/publ/stati/statji/aborty_zapretit_nelzja_razreshit/5-1-0-42089 
(дата обращения: 04.02.2024).

	 2.	 Блинов = Блинов  М. Вопросы демографии, традиционные ценности, 
поддержка участников СВО: вице-спикер о  планах ГД. URL: https://
rapsinews.ru/legislation_news/20230919/309228281.html (дата обраще-
ния: 04.02.2024).

	 3.	 В г. Уфа = В г. Уфа состоялся очередной Пленум ЦДУМ России. URL: 
https://www.cdum.ru/news/44/11773/ (дата обращения: 04.02.2024).

	 4.	 В РПЦ = В  РПЦ призвали россиян к демографической мобилизации. 
URL: https://ria.ru/20220924/rpts-1819049055.html (дата обращения: 
04.02.2024).



442 алексей сергеевич балашов

	 5.	 Верховный муфтий = Верховный муфтий РФ поддержал позицию пат- 
риарха по полному запрету абортов. URL: https://ria.ru/20160927/147 
7985147.html (дата обращения: 04.02.2024).

	 6.	 Габдуллина = Габдуллина Э. Межнациональные отношения показались 
предвзятыми. URL: https://www.kommersant.ru/doc/6322798 (дата об-
ращения: 04.02.2024).

	 7.	 Дорлинг = Дорлинг Д., Гител-Бастен С. Почему важна демография // Эко- 
номическая социология. Т. 23. № 2, 2022. С. 36–64.

	 8.	 Ешь = Ешь, молись, рожай: патриарх Кирилл нашёл корень демографи- 
ческого зла. URL: https://www.mk.ru/social/2023/11/13/esh-molis-rozhay- 
patriarkh-kirill-nashel-koren-demograficheskogo-zla.html (дата обращения:  
04.02.2024).

	 9.	 Жулькина = Жулькина  Т. «К концу века в России может жить меньше 
100 млн человек»: демограф — о снижении рождаемости. URL: https://
journal.tinkoff.ru/demography-raksha/ (дата обращения: 04.02.2024).

	10.	 Костерева = Костерева М. Путин призвал рожать детей пораньше, что-
бы обеспечить рост населения России. URL: https://www.kommersant.
ru/doc/6467425 (дата обращения: 04.02.2024).

	 11.	 Муфтии = Муфтии России разделили позицию Путина по абортам. URL: 
https://dzen.ru/a/ZXtH-I1A5k63mtjR (дата обращения: 04.02.2024).

	 12.	 Муфтий = Муфтий Альбир Крганов: продвижение «гендерного мрако
бесия» способно разрушить государства. URL: https://tass.ru/obschestvo/ 
13285971 (дата обращения: 04.02.2024).

	 13.	 О неприкосновенности = О неприкосновенности жизни человека с мо-
мента зачатия. URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/6088088.html 
(дата обращения: 04.02.2024).

	 14.	 Председатель = Председатель Патриаршей комиссии по вопросам семьи, 
защиты материнства и детства принял участие в круглом столе в Сове-
те Федерации, посвящённом роли России в мировом гуманитарном про-
странстве. URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/6096506.html (дата  
обращения: 04.02.2024).

	 15.	 Путин = Путин назвал одну из основных проблем России. URL: https://
www.rbc.ru/society/30/11/2021/61a614429a7947fbdad96173 (дата об-
ращения: 04.02.2024).

	 16.	 Святейший = Святейший Патриарх Кирилл: Благополучие семьи и умно-
жение нашего народа является абсолютным императивом для выживания 



443демография и проблема сокращения населения страны 
в  документах и  публичной риторике организаций …

нашего Отечества. URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/6085773.html  
(дата обращения: 04.02.2024).

	 17.	 Соколов = Соколов К. Патриарх заявил о риске «потерять страну» из-за 
мигрантов с иной верой. URL: https://www.rbc.ru/politics/25/10/2023/
653912d79a7947f8a37d8363 (дата обращения: 04.02.2024).

	18.	 Стратегия = Стратегия демографической безопасности: стимулиро- 
вать рождаемость, поддержать семьи с детьми. URL: https://www.oprf. 
ru/news/strategiya-demograficheskoy-bezopasnosti-stimulirovat-rozhdae 
most-podderzhat-semi-s-detmi (дата обращения: 04.02.2024).

	 19.	 Таджикистанцы = Таджикистанцы активно заселяют Красноярский  
край. URL: https://tj.sputniknews.ru/20181130/Krganov-kazhdyy-rozhden 
nyy-rebenok-daet-million-dollarov-VVP-Tajikistana-1027577200.html (дата 
обращения: 04.02.2024).

	20.	 Указ = Указ Президента Российской Федерации от 09.11.2022 г. № 809 
«Об утверждении Основ государственной политики по сохранению и 
укреплению традиционных российских духовно-нравственных ценно-
стей». URL: http://www.kremlin.ru/acts/bank/48502 (дата обращения: 
04.02.2024).

	 21.	 Через призму = Через призму искусства. Итоги деятельности ДУМ РФ за 
2023 год и светлый взгляд в будущее. URL: https://dumrf.ru/regions/77/
event/23099 (дата обращения: 04.02.2024).

	22.	 Чеснокова = Чеснокова Е. Берл Лазар: запрет абортов не решит проблему 
прерывания беременности. URL: https://ria.ru/20160927/1478003120.
html (дата обращения 04.02.2024).

	23.	 Юршина = Юршина  М. Как менялся национальный состав России за 
последние десятилетия, и к чему это привело. URL: https://profile.ru/
society/kak-menyalsya-nacionalnyj-sostav-rossii-za-poslednie-desyatiletiya-
i-k-chemu-eto-privelo-1101661/ (дата обращения: 04.02.2024).



444

Егор Вячеславович Макаров
Ростов-на-Дону, Институт философии и социально-политических
наук Южного федерального университета

критика православия харизматическими 
движениями и ответ на неё (на примере 
учения группы «новое поколение»)

аннотация: В  статье рассматривается критика Православия харизматиче-
скими движениями на примере учения группы «Новое Поколение» и выраба-
тывается ответ на неё. Проводится анализ истории харизматического движе-
ния и его основных вероучений, а также оснований, из которых они исходят 
в своей критике Православия. В статье предпринята попытка выявить сущ-
ностные особенности харизматического движения и рассмотреть их с точки 
зрения христианской апологетики. Делается вывод о несоответствии учения 
и духовного опыта харизматических групп христианской истине.

ключевые слова: харизматическое движение, Новое Поколение, ду-
ховный опыт, прелесть, катафатика, апофатика, учение

Харизматическое движение появилось и активно распространилось 
во второй половине ХХ в. в западном мире, в основном внутри про-
тестантских общин, в среде баптистов и методистов, но его истоки 
можно проследить уже в первые века существования христианской 
Церкви. Во Фригии, области Малой Азии, где процветал оргиастиче-
ский культ богини Кибелы, зародилось еретическое течение, которое 
можно назвать предтечей движения харизматов. Основателем его был 
Монтан, который до крещения, возможно, и был оскоплённым жрецом 
Кибелы (по сообщению Дидима и Иеронима). Хотя монтанизм хроно-
логически был близок гностицизму, другой обширной ереси, они име-
ли существенные отличия. Если гностицизм привлекал своих после-
дователей интеллектуально, то монтанизм отличался яркой внешней,  
практической стороной [История Христианской Церкви, 108].

Главное отличие монтанизма от других еретических течений 
состояло в поклонении Духу Святому, Монтан обвинял Церковь  



445критика православия харизматическими движениями 
и  ответ на неё …

в бездуховности и утрате связи со Святым Духом, что выражалось 
в отсутствии богатых харизматических дарований Апостольского 
века. На замену апостолам Монтан и его последователи предлагали 
пророков, находящихся постоянно в общении со Святым Духом, че-
рез которых Утешитель даёт людям новое откровение. Церковный 
историк Евсевий Кессарийский писал, что во время молений при-
верженцы Монтана и он сам впадали в состояние исступления, до-
ходившего до душевного бешенства [Церковная история, 240–241, 
244]. Те самые пророки из живых соучастников богообщения, об-
ладающих свободой воли, становились пассивными инструмента-
ми, медиумами. Это самое ядро учения Монтана — обретение Духа 
Святого и переживание различных, связанных с этим экстатических 
состояний является основополагающим как для истоков харизматиз-
ма в XVII–XIX вв., так и современного харизматического движения.

В XVII в. в Англии возникло учение квакеров, в прямом перево-
де «трепещущих», так как их тела сотрясались в момент нисхождения 
Духа. Их основатель Джордж Фокс учил о том, что истина пости-
гается с помощью особого озарения Св. Духом, и постигается, что 
важно, индивидуально, потому не следует искать её в католицизме, 
православии или в англиканстве. Особое значение он придавал гово-
рению на иных языках и снисхождению Духа-Утешителя [Движение 
сектантства, 9–10].

Возникшее в XVIII–XIX вв. ревайвелистическое движение, цен-
тральной идеей которого было возвращение к идеалам Апостольской 
церкви, породило в среде методистов «движение святых», которое 
ратовало за возрождение «мёртвых» христианских общин и ставило 
своей целью возродить благодатные дары Святого Духа, полученные 
апостолами в день Пятидесятницы, и, в частности, способность го-
ворить на иных языках [Движение сектантства, 12–13].

Итак, центральное идейное ядро харизматических групп, а 
именно «крещение Св. Духом» и обладание дарами Св. Духа далеко 
не ново и имеет свой исток в одной из первых христианских ересей. 
Этот пункт является центральным в учении харизматов и именно из 
него вытекает критика других христианских течений, в том числе 
наиболее традиционных, в которых, как предполагали харизматы, 
утеряна связь со Святым Духом вследствие давления формализма, 



446 егор вячеславович макаров

ритуализма и «религиозности». Религия в учении группы «Новое По-
коление» и для харизматического течения вообще — явление сугу-
бо негативное и нежелательное. «Когда огонь Святого Духа гаснет, 
приходит религия» [Селивановский, 63]. Религия свидетельствует 
о потере членами Церкви духовности, близости и общения с Богом. 
Надо сказать, что такое отношение к религии было унаследовано 
харизматами от ревайвелистов, недовольных «холодностью» своих 
деноминаций. На открытом воздухе они устраивали свои собрания, 
которые сопровождались сильным эмоциональным возбуждением, 
припадками, конвульсиями. Всё это именовалось верой и противо-
поставлялось формальной религиозности. Этой дихотомии «вера — 
религия» и продолжают следовать харизматы, считая себя обладате-
лями истинной веры, но веры не как какого-то учения, а как живой 
духовности, присутствия Св. Духа и наличной связи с Богом (которая 
проявляется через дар «иных языков»). «Однообразие — это рели-
гиозность», как написано в пособии для внутреннего пользования 
библейской школы Нового Поколения [Библейская школа, 7].

Группа «Новое Поколение» обвиняет религию не только в поте-
ре духовного огня, но и в идолопоклонстве различного рода, и среди 
форм идолопоклонства они видят почитание святых, Девы Марии и 
св. мощей, наличие церковной иерархии, монашество и т. п. При-
чина такой ошибочной позиции лежит в неразличении поклонения 
и почитания. Поклоняться следует, действительно, одному Богу, но 
почитать, согласно Писанию, следует и родителей («Почитай отца 
твоего и мать твою …» Исх 20:12), и наставников («Поминайте на-
ставников ваших» Евр 13: 7), и угодников Божьих («Вот мы ублажаем 
тех, которые терпели» Иак 5:10–11), и Деву Марию («Отныне будут 
ублажать меня все роды» Лк 1:48), и ангелов («Иисус пал лицем сво-
им на землю, и поклонился … ему» Нав 5:14). Это почитание может 
выражаться в различной форме, в том числе и в благоговейном по-
клоне. Формы почитания хорошо известны и как формы светского 
этикета. Однако глубинный мотив этой критики возвращает нас к 
первому пункту: группы харизматических движений обладают да-
рами Святого Духа, которые Церковь в какой-то момент утеряла и 
подменила застывшей «религиозностью», приводящей к обыкновен-
ному идолопоклонству.



447критика православия харизматическими движениями 
и  ответ на неё …

Поэтому, чтобы ответить на эту критику и понять, от чего она 
действительно исходит, стоит присмотреться к духовному ядру ха-
ризматического движения повнимательнее. Рассмотрим, в част-
ности, момент глоссолалии, наиболее часто встречающийся среди 
так называемых даров Св. Духа. Члены группы «Новое Поколение», 
как и другие харизматы, утверждают, что в Новом завете говорится 
о двух видах этого дара: сверхъестественная способность говорить 
на иностранных языках, которые человек никогда не изучал, кото-
рую приобрели апостолы в день Пятидесятницы (члены группы «Но-
вое Поколение» называют этот дар «разные языки»), и способность 
произносить нечленораздельные слоги и звуки, которая обычно про-
является на собраниях харизматов и которая, по их мнению, суще-
ствовала в коринфской церкви (1 Кор 12; 13; 14). Эту способность 
группа «Новое Поколение» обозначает как «иные языки», считая её 
способом общения верующего с Богом (1 Kop 14: 2) и знамением 
«крещения Святым Духом» [Селивановский, 83].

Отцы ранней Церкви, такие как блаж. Августин, Ориген, Тер-
туллиан, св. Ириней, св. Григорий Богослов и другие, говорят лишь 
об одном даре языков Святого Духа — сверхъестественной способ-
ности говорить на иностранных языках. Этот дар достаточно рас-
пространён в Церкви в I в., включая коринфскую общину. Однако 
примерно со II в. этот дар постепенно исчезает как массовое явле-
ние в Церкви. Блаженный Августин объясняет это исчезновение тем, 
что дар языков имел конкретную историческую цель — проповедь 
Христа среди язычников. Когда же Церковь обрела твёрдое основа-
ние в языческой среде, необходимость в даре пропала, потому что в 
Церкви теперь и так звучали иные языки, но уже непосредственно  
от их носителей.

Что же касается так называемого говорения на «иных языках», 
то нечто подобное происходило и в языческих культах, т. е. не обя-
зательно имело христианское происхождение. Такая «глоссолалия» 
в виде неясных бормотаний существовала в эллинистических ми-
стериях и у эллинских оракулов, в шаманских культах у многих на-
родов, также в среде русских сект, таких как «хлысты» и «духоборы». 
Даже демоническая глоссолалия как говорение на незнакомом языке 
также могла иметь место в коринфской общине. По-видимому, чле-



448 егор вячеславович макаров

ны коринфской общины могли слышать тех, кто произносил «ана-
фему на Иисуса», если апостол употребляет такое предостережение 
(1 Kop 12:3). Глоссолалия могла иметь чисто человеческое происхож-
дение и быть следствием изменённого состояния сознания (транса) 
у любых людей, не только у христиан. Харизматы также полагают, 
что благодаря «иным языкам» устанавливается связь с Богом, однако 
любой язык, какую бы загадочную и сверхъестественную природу он 
ни имел, должен нести в себе смысл и обладать осмысленной струк-
турой, но эти признаки явно отсутствуют в бессвязных бормотаниях 
в состоянии транса.

К описанному выше можно добавить следующее: харизмати-
ческое движение утверждает возвращение к полноте даров Святого 
Духа ранней церкви, к говорению языками, пророчествам, исцеле-
ниям и т. п. В представлении членов «Нового Поколения» Церковь 
должна активно распространяться по миру с  помощью духовных 
даров. «Благодаря дарам Духа Святого мы возьмём эту землю для 
Бога»; «… Дайте мне точку опоры, и я переверну весь мир», — на-
писано в пособии для внутреннего пользования библейской школы 
«Нового Поколения» [Библейская школа, 7], однако они никаких 
особых даров, кроме бессмысленной глоссолалии, в своей среде не 
являют. Таким образом, дары, якобы данные Богом едва ли не для 
завоевания мира, оказываются весьма скудными. Почему же про-
кламируемое «Новым Поколением» завоевание не происходит, и 
чем на самом деле являются «крещение Св. Духом» и все связанные 
с этим чудеса?

Православная церковь имеет богатый практико-мистический 
опыт, позволяющий отличать подлинные духовные состояния от 
«прелести», т. е. от мнимо-духовных состояний и душевного самооб-
мана. Учение о прелести было разработано св. Диадохом Фотикий-
ским, св. Симеоном Новым Богословом, св. Григорием Синаитом, 
свт. Игнатием Брянчаниновым и другими церковными богословами 
и подвижниками. И хотя православное представление о прелести сло-
жилось прежде всего в рамках монашеской практики Иисусовой мо-
литвы, полученные результаты духовных состояний вследствие под-
линного Богообщения можно применить к любой духовной практике,  
поскольку в её основе лежит единообразие человеческой природы.



449критика православия харизматическими движениями 
и  ответ на неё …

В православном учении можно выделить два основных вида 
«прелести»: прелесть воображения и прелесть мнения. Первая за-
ключается в том, что человек способен создавать в своём уме визу-
альные картины из собственного воображения, принимая их при 
этом за божественные видения. Вторая исходит из способности 
человека чувственно сочинять ощущения мнимых благодатных со-
стояний и наслаждаться ими, как то: чувство тесной связи с Богом, 
с Иисусом, внутренних бесед с ним, таинственные откровения, го-
лоса и т. п. [Селивановский, 90–91].

Исходя из опыта подвижников, можно сказать, что духовная 
практика харизматических объединений во многом несёт в себе 
признаки прелести, особенно второго вида. Убедительным для по-
добной оценки является и тот факт, что для сошествия Духа Святого 
у харизматов не требуется какой-либо долгой и трудной духовной 
работы над собой, как этого требует аскетическая практика. Из 
этого вытекает и важнейший критерий, указывающий на прелесть, 
а именно отсутствие непрестанного покаяния, которое попросту не-
обходимо, дабы не впасть в прелесть и духовную гордыню: «Если 
говорим, что не имеем греха, — обманываем самих себя, и истины 
нет в нас» (1 Ин 1:8). Св. Пётр Дамаскин характеризует здоровое 
состояние ума и души подвижника так: «Начало просвещения души 
и признак её здравия заключается в том, когда ум начинает зреть 
свои согрешения, бесчисленные, как песок морской» [Сокровищни-
ца, 152]. В данном контексте следует упомянуть распространённую 
в «Новом Поколении» «теологию процветания», представляющую 
собой не просто прелесть, а грубейшее непонимание христианско-
го вероучения, которое состоит в убеждённости, что Бог непремен-
но обильно одарит членов своей Церкви материальными благами 
совокупно с  духовными. К  этому представлению присоединяется 
и уверенность в том, что вера обладает некой силой, трансформи-
рующей реальность согласно желаниям верующего, что делает её 
неотличимой от магии. Итак, наличие обильных и ярких духовных 
видений, восприятие себя как безгрешных после «крещения Духом» 
и, как следствие, отсутствие непрестанного покаяния, вместе с этим 
стремление к процветанию (одно из важнейших положений в уче-
нии «Нового Поколения») и духовному «могуществу» (что является 



450 егор вячеславович макаров

следствием отсутствия покаяния — обязательной ступени на пути 
любой христианской практики), полностью идёт вразрез с право-
славным опытом духовного подвижничества. Выражаясь языком бо-
гословия, можно сказать, что в учении и практике харизматических 
групп чрезмерно акцентирована катафатика духовного делания и 
полностью отсутствует апофатика, в том числе представление о соб-
ственной немощи перед грехом и сознание собственной малости 
перед Богом. Иными словами, в учении группы «Новое Поколение» 
и иных харизматов полностью отсутствует понятие о страхе Божьем, 
что свидетельствует о неполноценности их учения, а по существу — 
о полном несоответствии его христианской истине. В заключение 
хотелось бы привести слова Самого Господа: «Тогда, если кто ска-
жет вам: вот, здесь Христос, или там, — не верьте. Ибо восстанут 
лжехристы и лжепророки, и дадут великие знамения и чудеса, чтобы 
прельстить, если возможно, и избранных. Вот, Я наперёд сказал вам» 
(Мф 24: 23–25).

Литература

	 1.	 Селивановский = Селивановский  В. В. Харизматическая ересь. Анализ 
учения религиозной организации «Новое Поколение» г.  Благовещен-
ска / Благовещенск : ПКИ «Зея», 2013. 108 с.

	 2.	 Движение сектантства = Современное харизматическое движение 
сектантства : (Ист. очерк, критич. разбор вероучения, положение в на-
стоящее время) / Священник Игорь Ефимов. М. : ТОО «Природа и чело-
век», 1995. 319 с.

	 3.	 Библейская школа = Библейская школа церкви «Новое Поколение». 
Дары и служение Духа Святого. Рига, 2001.

	 4.	 История Христианской Церкви = История Христианской Церкви в дони-
кейский период / В. В. Акимов. Минск : Ковчег, 2012. 266 с.

	 5.	 Церковная история = Церковная история / Евсевий Кесарийский; Ввод. 
ст., коммент. И. В.  Кривушина. Научное издание. СПб.  : Изд-во Олега 
Абышко, 2013. 544 с.

	 6.	 Сокровищница = Сокровищница духовной мудрости : Антология свято- 
отеческой мысли в 12 томах. Изд-во Московской Духовной Академии и 
Введенской Оптиной Пустыни, 2007–2011.



451

Аббакар Хафиз Абдельшафи Баси
Москва, Общецерковная аспирантура и докторантура 
им. Святых Равноапостольных Кирилла и Мефодия

динамические взаимосвязи  
между христианской нубией  
и исламским миром: история,  
конфликты и сотрудничество

аннотация: В  настоящей работе исследуется характер взаимоотношений 
между нубийскими христианами и арабскими мусульманами. Анализируют-
ся сведения о первых военных столкновениях между христианами Нубии и 
исламскими войсками халифата, а  также о  заключении мирного договора, 
известного как бакт, после второй попытки арабов завоевать Нубию. Рассма-
триваются особенности соблюдения нубийцами условий, предусмотренных 
бактом, изменения этих условий и их причины. В работе также описывается 
состояние нубийской христианской культуры в период действия бакта.

ключевые слова: Нубия, Христианство, Бакт, Макурия, Нобатия,  
Египет

Нубийская цивилизация, известная как Куш в период расцвета Древ-
него Египта, обладает богатой и многогранной историей. Религиоз-
ные воззрения нубийцев носили синкретический характер, отражая 
как самобытную культуру региона, так и влияние соседних цивили-
заций, простиравшихся от Египта до Индии. В IV веке н. э. христиан-
ство стало распространяться на территории Нубии, которая к тому 
времени разделилась на три независимых государства. К началу V в. 
эта религия уже была хорошо знакома нубийцам, а правитель Но-
батии Силко принял её официально. Свидетельством этого служит 
храм, построенный и функционировавший в V в. в данном регионе. 
Одним из наиболее значимых ранних свидетельств проникновения 
христианства в Нубию является надпись, оставленная правителем 
Нобатии Силко, жившим в V в. н.  э. Текст, посвящённый его по-
беде над блеммиями, сопровождается изображением победителя,  



452 аббакар хафиз абдельшафи баси

повергающего врага верхом на коне. Надпись, состоящая из 22 строк, 
выполнена на разговорном греческом языке и размещена на стене 
храма блеммиев, посвящённого богу Солнца Мандулису, в городе 
Талмис [История, 180]. В связи с сооружением Высотной Асуанской 
плотины на реке Нил древний город оказался затопленным. Однако 
благодаря совместным усилиям правительств Судана и Египта при 
поддержке ЮНЕСКО значительная часть исторических объектов, 
включая монументальный храм Мандулиса, была спасена и пере-
несена на остров Новая Калабша 1.

Окончательное утверждение христианства в Нубии связывают 
с деятельностью византийских миссионеров. М. Л. Рябцева, иссле-
довавшая этот вопрос, отмечает, что «христианская миссия Ранней 
Византии велась в значительной мере при участии государства и 
была, в определённой степени, продолжением внешней политики» 
[Рябцева, 52]. К VII веку на территории всей Нубии установилось 
единое христианское вероисповедание, что совпало с  периодом 
культурного подъёма. В этот период было создано множество вы-
дающихся образцов храмовой архитектуры, изобразительного ис-
кусства, храмовой росписи и мозаики. Можно также предположить 
развитие самобытной литургической традиции. Однако, практиче-
ски сразу после своего расцвета, нубийская христианская культура 
столкнулась с серьёзной угрозой.

Начало VII в. стало знаменательным периодом в истории Ну-
бии. В это время христианство утвердилось в качестве доминирую-
щей религии, а на Ближнем Востоке зародилась новая мировая ре-
лигия — ислам. В контексте этих событий предметом исследования 
является становление исламского халифата и его отношения с Ну-
бийским царством Макурия. Первые столкновения происходили в 
VII в. К середине VII в. арабские армии, ведомые могущественными 
исламскими лидерами, захватили Египет и предприняли два воен-
ных похода на нубийские территории [Даньшин, 33]. Для молодого, 

1	 Плакунов  Ф. М. Новая Калабша: храм Мандулиса, «павильон» Кертасси, Герф-
Гуссейн, святилище Дедуна, Бет-эль-Вали …  / Фёдор Михайлович Плакунов. 
Theodor-FM  : сайт Фёдора Плакунова. СПб., 2019. URL: https://theodor-fm.
ru/?p=5872 (дата обращения: 23.01.2024).



453динамические взаимосвязи между христианской нубией 
и исламским миром …

но объединённого царства Макурия эти события стали серьёзным 
вызовом, положив начало многовековому противостоянию с хали-
фатом. В арабских источниках IX в. отмечены поражения халифата 
от нубийских войск. Одно из таких знаменательных событий про-
изошло в 641 г., во время правления второго праведного халифа 
Омара ибн ал-Хаттаба [Древние и средневековые источники, 22–29]. 
Согласно историческому источнику «Завоевание стран», исламское 
войско, вторгшееся в Нубию, столкнулось с яростным сопротивле-
нием со стороны прекрасно обученной нубийской армии. Ахмад 
аль-Балазури, арабский историк, описывает это противостояние 
следующим образом: «Один из них [нубийцев] говорил мусульма-
нину: „Куда ты хочешь, чтоб я поразил тебя стрелой?“ И часто на-
смехался какой-нибудь удалец из нас, говоря: „В такое-то место“. 
А тот не промахивался» [Древние и средневековые источники, 27]. 
За свою феноменальную меткость нубийские воины получили от 
арабов прозвище «стрелки по зрачкам». Таким образом, первые 
столкновения между Макурией и халифатом продемонстрировали 
силу и стойкость нубийского царства. Столкнувшись с серьёзным 
сопротивлением, арабы были вынуждены заключить устное пере-
мирие. Согласно договорённости, халифат обязывался поставлять  
Нубии пшеницу и чечевицу в обмен на рабов [Древние и средневеко-
вые источники, 28].

В VII в., после относительно недавнего принятия христианства, 
Нубия столкнулась с серьёзным вызовом в лице армии халифата. 
Дважды арабские мусульмане, пытаясь завоевать Нубию, потерпели 
сокрушительное поражение. В результате этих событий был заклю-
чён письменный мирный договор, известный как бакт. Согласно ус-
ловиям бакта, Нубия обязывалась поставлять арабам рабов в обмен 
на необходимые товары, такие как зерно, ткани и ездовые живот-
ные. Выполнение этих условий представляло собой значительные 
трудности для нубийцев. Во-первых, работорговля противоречила 
христианской нравственности. Во-вторых, организация военных по-
ходов для захвата рабов требовала значительных материальных и 
человеческих ресурсов.

Данный документ представляет собой ценный источник инфор-
мации для изучения положения христиан Нубии после их встречи 



454 аббакар хафиз абдельшафи баси

с мусульманами. Несмотря на утрату оригинального текста дого-
вора (бакта), его содержание можно реконструировать на основе 
сведений, сохранившихся в трудах египетских историков. Наиболее 
полные описания бакта встречаются у Ибн Абд ал-Хакама (IX в.) и 
ал-Макризи (XIV–XV в.) [Даньшин, 33]. Среди других источников, 
содержащих ценные сведения о  бакте, следует отметить работы 
Ал-Масуди (конец IX — начало X в.), ан-Нувайри (конец XIII —на-
чало XIV в.) [Даньшин, 42] и уже упоминавшегося аль-Балазури. 
А. Ю. Даньшин, исследовавший проблему заключения бакта между 
нубийцами и арабами, приходит к выводу о победе нубийцев [Дань-
шин, 37]. Это позволило им заключить с  завоевателями мирный 
договор на выгодных условиях. Косвенным подтверждением этой 
гипотезы служит сообщение о сыне нубийского правителя Закарии, 
Георгии, который в середине IX в. посетил халифа ал-Мутасима и 
добился смягчения условий бакта. Заключённый им с халифом но-
вый договор предусматривал выплаты халифату раз в три года, а не 
ежегодно, как было установлено ранее [Клейна, 170]. Изменение ус-
ловий договора свидетельствует о том, что арабы по ряду причин не 
желали вступать в войну с нубийцами и были вынуждены считаться 
с их требованиями.

Ал-Масуди приводит сведения о размерах бакта, выплаченно-
го нубийцами в 956/957 году. Согласно его сообщению, он вклю-
чал 65 рабов для казны мусульман; 40 рабов для эмира в Египте; 
20 рабов для его заместителя в области Асуана; 5 рабов для судьи в 
Асуане; 12 рабов для 12 «праведных свидетелей» из числа жителей 
Асуана [Кобищанов, 219–243]. Данная информация соответствует 
установленным ранее принципам заключения перемирия между 
мусульманами и нубийцами.

Таким образом, период с середины VII до начала XIV в. в исто-
рии Нубии был отмечен взаимодействием нубийских христиан с му-
сульманскими завоевателями в рамках мирного соглашения. Нубия, 
осознавая могущество своих соседей, стремилась к безопасному 
взаимодействию с ними. Это вынуждало нубийцев идти на значи-
тельные уступки, в том числе противоречащие христианской мора-
ли, такие как выплата дани рабами. Взамен Нубия получила шесть 
веков относительной стабильности. Несмотря на периодически  



455динамические взаимосвязи между христианской нубией 
и исламским миром …

возникавшие военные конфликты на границах, христианская Ну-
бия пережила период процветания и даже «классический период», 
создав высокую культуру, пронизанную духом христианства. Даже 
с учётом перечисленных трудностей, бакт сыграл важную роль в со-
хранении христианства в Нубии на протяжении более шести веков. 
Благодаря этому мирному договору Нубия смогла стать процвета-
ющим христианским регионом с развитой религиозной культурой, 
который привлекал паломников из других стран. Вклад бакта в со-
хранение нубийской идентичности и христианской веры является 
неоспоримым. Это соглашение стало ключом к мирному сосуще-
ствованию Нубии и халифата на протяжении длительного истори-
ческого периода.

Литература

	 1.	 Даньшин = Даньшин А. Ю. Арабские источники о войне халифата с Ну-
бией и роли мирного договора 651/652 гг. в политическом противосто-
янии Египта и Нубии / Даньшин Алексей Юрьевич // Вестник ПСТГУ. 
Серия III: Филология. 2020. Вып. 65. С. 33–47.

	 2.	 Древние и средневековые источники = Древние и средневековые источ-
ники по этнографии и истории Африки южнее Сахары. В 4 т. Т. 1. Араб-
ские источники VII–X вв. / подгот. текста и пер. Л. Е. Куббеля и В. В. Мат-
веева. М., Л. : Изд-во Академии наук СССР, 1960. 398 с.

	 3.	 Из истории средневековья = Из истории африканского средневековья : 
Статьи британских учёных / пер. с англ. Л. С. Клейна, отв. ред. Л. Е. Куб-
бель. М. : Наука, 1986. 182,[2] с. : ил.

	 4.	 История = История Африки в древних и средневековых источниках  : 
хрестоматия / под ред. О. К. Дрейера ; сост. С. Я. Берзина и Л. Е. Куббель. 
2-е изд., исправ. и доп. М. : Наука, Главная редакция восточной литера-
туры, 1990. 468 с.

	 5.	 Кобищанов = Кобищанов  Ю. М. Северо-Восточная Африка в раннес-
редневековом мире. М., 1980. ал-Масуди. Мурудж аз ̱-з ̱ахаб ва маʽа ̄дин 
ал-джава ̄хир // Древние и средневековые источники по этнографии и 
истории Африки южнее Сахары. М.; Л., 1960. [Т. 1]: Арабские источ-
ники VII–X вв. / Подгот. текста и пер. Л. Е. Куббеля и В. В. Матвеева. 
С. 219–243.



456 аббакар хафиз абдельшафи баси

	 6.	 Плакунов = Плакунов Ф. М. Новая Калабша: храм Мандулиса, «павиль- 
он» Кертасси, Герф-Гуссейн, святилище Дедуна, Бет-эль-Вали … / Фёдор 
Михайлович Плакунов. Theodor-FM : сайт Фёдора Плакунова. СПб., 2019. 
URL: https://theodor-fm.ru/?p=5872 (дата обращения: 23.01.2024).

	 7.	 Рябцева = Рябцева М. Л. К истории ранневизантийской миссии VI в. в 
Нубии / Марина Леонидовна Рябцева // Via in tempore. История. Поли-
тология. 2017. Т. 44. № 22 (271). С. 52–56.



457

Ольга Александровна Бирмилеева
Москва, Свято-Филаретовский институт

еретический императив: к конфликту 
религиозного опыта и традиции  
(по работам п. бергера)

Не дай вам Бог жить в эпоху перемен!
Конфуций

Чтобы вы жили в интересное время!
Чемберлен

аннотация: Данная статья посвящена работам Питера Бергера «Священная 
завеса» и «Религиозный опыт и традиция», в которых он предлагает возмож-
ность выхода из конфликта между религиозной традицией и религиозным 
опытом с помощью еретического императива.

ключевые слова: Божественное Откровение, религиозная традиция, 
религиозный опыт, еретический императив, священное, Питер Бергер, 
религиозные виртуозы

Вынесенные в эпиграф выражения двух известных людей, живших 
в разные эпохи, показывают, что напряжение жизни усиливается в 
момент изменений в обществе. Как правило, эти изменения связаны  
с возникающим конфликтом между традиционными представлени-
ями о жизни и новым опытом. Чаще всего подобные изменения сле-
дуют за изменением государственного строя и происходящими в это 
время революциями, восстаниями, гражданскими войнами. При-
мером подобных перемен являются события в России 1917–1918 гг. 
и последующие изменения во всех сферах жизни бывшей Россий-
ской империи, в том числе в религиозной. Но если в жизни обще-
ства эти перемены связаны с  экономическими, политическими, 
социальными процессами, взаимоотношениями между государ-
ственным аппаратом и обществом, различными объединениями 
людей по разным признакам, то в религиозной жизни эти измене-
ния определяются прежде всего встречей человека с Божественным 



458 ольга александровна бирмилеева

Откровением, и эта встреча со священным, выходящим за рамки 
повседневности, занимает особенное место в жизни человека, име-
ющего подобный опыт.

На примере трудов Питера Бергера (1929–2017), современно-
го американского теолога и социолога, автора всемирно известно-
го труда «Социальное конструирование реальности», мы попробуем 
рассмотреть возможные пути разрешения конфликта между рели-
гиозным опытом и традицией. Наиболее актуальными для данной 
темы являются его работы «Священная завеса» и «Религиозный опыт 
и традиция» 1, посвящённые анализу конфликта между утвердившей-
ся религиозной традицией, имеющей общественную поддержку, и 
новым религиозным опытом, к которому адресуются харизматиче-
ские религиозные лидеры, опираясь на новый опыт Богооткровения. 
Наши размышления, как и работы Питера Бергера, валидны только 
для монотеистических религий.

Автор предлагает следующий тезис: когда «внешний (т. е. соци-
ально признанный) авторитет традиции падает» [Бергер 1996, 123], 
у человека может возникнуть вопрос о том, каково его место в той 
или иной традиции. Вопрос этот верный, хотя и непростой, и потому 
ответ на него требует мужества и честности, а также обращения к 
личному опыту и рефлексии над взаимоотношением с конкретной 
традицией.

Бергер, ссылаясь на Макса Вебера и опираясь на классифика-
цию последнего, подразделяет всех людей на «религиозных вирту-
озов [Вебер] и остальное человечество». Он пишет, что так назы-
ваемых «религиозных виртуозов», т. е. людей, переживших личный 
мистический опыт, и на опыте которых, собственно, и созидается 
традиция, очень мало. Эти люди получают необыкновенный дар вы-
хода в иной мир из реальности повседневного мира, выхода не про-
сто в мир сновидений, эстетического или сексуального экстаза, но 
опыт соприкосновения со сверхъестественным и священным 2. Имея 

1	 Вторая глава из книги «Еретический императив».
2	 По определению Бергера, религией называется то, что включает в себя набор 

установок, верований и действий, связанных с двумя типами опыта — опытом 
сверхъестественного и опытом священного [Бергер 1996, 127].



459еретический императив: к конфликту религиозного опыта 
и традиции (по работам п. бергера)

дар в виде религиозного 3 опыта, который никто не может у человека 
ни отнять, ни опровергнуть, он определяет себя по отношению к 
конкретной традиции и занимает в ней определённое место.

«Религиозные виртуозы» описывают свои отношения и со 
сверхъестественным, и с обыденным миром через этот опыт. Следует 
отметить, что описание опыта является общей чертой человеческо-
го общества. Однако необходимо помнить, что человеческий опыт 
описывает обыденную реальность, а религиозный — выход из этой 
реальности. Описывая религиозный опыт, «религиозные виртуозы» 
с неизбежностью искажают его, так как используют в качестве языка 
описания свой обычный человеческий язык, пусть и окрашенный 
определённой религиозной традицией, и опирающийся на религиоз-
ные понятия, укоренённые в этой традиции. Эта традиция углубля-
ется, расширяется, в ней также могут происходить противоречивые 
события, связанные с появлением новых «религиозных виртуозов» 
и возникновением новых искажений при передаче религиозного 
опыта. Опыт этих «религиозных виртуозов» в качестве опыта свя-
щенного переносится на традицию, и она сама становится священ-
ной. «Так появляются священные ритуалы, книги, институты, святые 
функционеры этих институтов» [Бергер 1996, 129].

В этой традиции и пребывает или может пребывать всё «осталь-
ное человечество». К «остальному человечеству» П. Бергер относит 
тех, кто имеет лишь мимолётный опыт прикосновения к иной реаль-
ности, «большая часть религиозных верований которых коренится в 
опосредуемой обществом традиции» [Бергер 1996, 124]. У «осталь-
ного человечества», не обладающего опытом, который являлся бы 
«источником никогда не подвергающегося сомнению восприятия 
реальности» [Бергер 1996, 124], понимание религии «сформирова-
но традицией или традициями, преобладающими в его социальном 
окружении» [Бергер 1996, 124]. Этот «религиозный опыт воплоща-
ется в традициях, которые выступают как посредники» [Бергер 1996, 

3	 Религия  — это человеческое отношение к космосу как к священному порядку. 
Бергер предлагает различать сверхъестественное и священное, которые хотя и 
являются близкородственными феноменами, однако их взаимоотношение мож-
но представить как два пересекающихся, но не совпадающих круга человеческо-
го опыта [Бергер 1996, 128].



460 ольга александровна бирмилеева

129] и для тех, кто имел его, и для тех, кто не имел. Традиция не 
только сохраняет память о религиозном опыте, но «она его также 
приручает, так как религиозный опыт всегда является угрозой обще-
ственному порядку» [Бергер 1996, 130].

Бергер пишет, что «как только религиозный опыт делается ин-
ституциализированным фактом в пределах нормальной социальной 
жизни, его правдоподобность поддерживается теми же процессами, 
которые отвечают за правдоподобность любого другого опыта» [Бер-
гер 1996, 129]. Таким образом, хранение подобного опыта и сфор-
мированной в нём традиции может достигаться разными методами. 
В данном контексте может возникнуть следующий вопрос: зачем 
нужна такая религиозная традиция, поддерживать которую можно, 
используя любые социально-общественные практики? Бергер отве-
чает: «Религиозная традиция представляет собой также защитный 
механизм преобладающей повседневной реальности, она охраняет 
её границы от угрозы опустошающего вторжения сверхъестествен-
ного» [Бергер 1996, 131]. То есть традиция защищает от такой угрозы 
«остальное человечество». Бергер считает, что любой религиозный 
опыт опасен для жизни общества и «религиозная традиция пред-
ставляет собой тщательное управление слишком опасным челове-
ческим опытом» [Бергер 1996, 131]. И вот здесь как раз происходит 
конфликт между носителями живого религиозного опыта и рели-
гиозной традицией, имеющей охранительную и контролирующую 
функцию.

С одной стороны, религиозный опыт нуждается в поддержке 
традиции, чтобы осмыслить его с её помощью и двигаться дальше в 
глубину и вверх. С другой стороны, Божественное Откровение дей-
ствует в этом мире, снова и снова появляются «религиозные вирту-
озы», протестующие против защитного механизма традиции и вы-
рывающиеся за её пределы.

В моменты кризиса человек, не относящийся к группе «религи-
озных виртуозов», не имеющий личного религиозного опыта, может 
попасть в трудную ситуацию выбора. Если он начинает видеть в ре-
лигиозной традиции и её религиозном институте только человече-
ское с его человеческими проблемами и человеческими способами 
их решения, то ему трудно будет удержаться в традиции. Он рано или  



461еретический императив: к конфликту религиозного опыта 
и традиции (по работам п. бергера)

поздно констатирует тот факт, что «Бог умер» для него, говоря сло-
вами Ницше, и покинет эту традицию, этот институт.

Эти люди имеют определённый опыт, но он не такой яркий, как 
у «религиозных виртуозов», он хрупкий и ускользающий не только 
для объявления о нём другим, но и себе. В момент кризиса они на-
чинают подвергать сомнению всё, что казалось правильным в более 
стабильной ситуации. Всё, что до этого было доказательством веры 
для такого человека, становится лишь возможностью, в истинности 
которой он сам и должен утвердиться. В область сомнений может 
попасть всё: догматы, ритуалы, институт, история религиозной тра-
диции, отдельные представители или носители традиции и т. д.

Однако без религиозного опыта человек в мире испытыва-
ет одиночество, и жажда общения со сверхъестественным его не 
покидает на протяжении всей жизни. Но место Бога, священного 
занимают иные ценности, которые заменяют религиозный опыт 
теми или иными фантомами: религией потребления, алкоголиза-
цией, наркоманией, идеологией и т. д. В то же время «религиозные 
виртуозы» с опытом выхода за пределы обыденного мира останутся 
в традиции или в крайнем случае создадут новую, как уже было в 
истории не однажды. Все авраамические религии совершили такой 
исход в новую традицию. Но возникает вопрос: что делать «осталь-
ному человечеству», тем, кто не имеет такого опыта или чей опыт 
ускользает от рефлексии?

Как возможность выхода из кризиса Питер Бергер предлагает 
обратить внимание на понятие «еретический императив» 4. Е. Д. Рут-
кевич поясняет, что «если раньше ересь — буквально означающая 
«выбор»  — была всего лишь возможностью, причём маловероят-
ной, то для современного человека «ересь» становится необходи-
мостью, поскольку он находится в ситуации, когда поиски и выбор 
становятся «императивом» 5. Ведь в нынешнее время перед челове-
ком открываются уникальные возможности, связанные с  доступ-
ностью информации о многообразии религиозного опыта челове-
чества. В истории ещё не было такой ситуации, а значит, и таких  

4	 Понятие вводится в книге «Еретический императив» в 1979 г. См.: [Berger].
5	 См.: https://bigenc.ru/c/berger-piter-liudvig-49cee4.



462 ольга александровна бирмилеева

возможностей. Еретический императив может стать для человека 
поддержкой, а не помехой, если его трактовать не как обречённость 
человека на сомнения и выбор, бесконечную рефлексию религиоз-
ных идей, а как возможность разобраться и честно искать свой путь 
и открывать для себя традицию истинной религиозной жизни.

В описание «религиозных виртуозов» Макс Вебер добавляет 
следующие характеристики: «Наиболее высоко ценимые дары спа-
сённости, экстатические и визионерские способности шаманов, 
колдунов, аскетов и разного рода боговдохновенных людей — были 
доступны не всем, обладание ими обусловливалось „харизмой“, ко-
торую, правда, можно было в некоторых случаях пробудить» [Вебер, 
61]. И из этого следует, что приведённые выше слова о «пробужде-
нии харизмы» ставят под сомнение его же деление человечества на 
две группы: «религиозных виртуозов» и «остальное человечество». 
И, собственно, еретический императив с его сомнениями и вопро-
сами может заставить двигаться все религиозные традиции в по-
иске возможностей пробуждения спящей харизмы. Развивая мысль 
о пробуждении харизмы, можно опираться на опыт человечества и 
не только религиозный. Из опыта педагогической практики можно 
сказать, что виртуозами не рождаются, ими становятся.

Собственно, примером выбора и рефлексии может стать одно 
событие, произошедшее в истории — рождение Иисуса Христа. От-
ношение к нему может изменить всю жизнь человека. Можно его 
принять, как рождение очередного человека в мир, а можно — как 
рождение Мессии. И от этого выбора жизнь человека, даже если он 
не относит себя к «религиозным виртуозам», круто меняется. При-
коснувшись к Тайне, человек начинает входить в традицию жизни 
по вере.

И скорее проблема не в «остальном человечестве», которому 
не открыт религиозный опыт, и не в традиции, которая этот опыт 
хранит, а в передаче традиции её носителями. Ведь, в конце концов, 
религиозный опыт, переживаемый «виртуозом», принадлежит и тво-
рится не самим «виртуозом». Этот опыт предложен ему Богом, и опыт 
этот в таком случае не только человеческий, но и богочеловеческий. 
Исследуя традицию и её историю, можно увидеть, что опыт подоб-
ного рода всегда передавался и приумножался. И если мы исходим 



463еретический императив: к конфликту религиозного опыта 
и традиции (по работам п. бергера)

из того, что Божественное Откровение действует в мире и сейчас, то 
ответственность за такую передачу ложится на носителей традиции. 
Поскольку любая религиозная традиция сталкивается с новым рели-
гиозным опытом, то у неё есть два пути решения проблемы столкно-
вения: либо, продолжая удерживать и охранять традицию человече-
скими способами, всё больше и больше углублять кризис и ввергать 
«остальное человечество» во всё большие сомнения и уныние, либо 
преобразиться, вселяя надежду и пробуждая спящую харизму.

Литература

	 1.	 Бергер 1996 = Бергер П. Религиозный опыт и традиция // Религия и 
общество: Хрестоматия по социологии религии / Сост. В. И. Гараджа, 
Е. Д. Руткевич. М. : Аспект Пресс, 1996. 775 с.

	 2.	 Бергер 2019 = Бергер П. Священная завеса. Элементы социологической 
теории религии / Питер Бергер; пер. с англ. Р. Сафронова. М. : Новое ли-
тературное обозрение, 2019. 208 с.

	 3.	 Вебер = Вебер М. Избранное. Образ общества : Пер. с нем. М. : Юрист, 
1994. 704 с.

	 4.	 Berger = Berger P. L. The heretical imperative. Garden City, NY : Anchor Press, 
1979.



464

Олег Александрович Яковенко
Ростов-на-Дону, Институт философии 
и социально-политических наук Южного федерального 
университета

образ русской православной церкви 
и христианских ценностей в современном 
российском кинематографе

аннотация: Статья посвящена обзору современного российского кинема-
тографа, затрагивающего христианские ценности и историю Русской Пра-
вославной церкви. В статье рассматривается взаимодействие РПЦ, властей 
и общества Российской федерации в отношении культурно-ценностных 
аспектов на примере современного отечественного кинематографа. Срав-
ниваются кинокартины и критика их содержания на основе фильмов «Поп», 
«Левиафан», «Викинг», «Т-34», «Зоя», «Мария. Спасти Москву» и «Дети про-
тив волшебников». Также на основе анализа содержания кинокартин сдела-
ны выводы о состоянии данной отрасли кинематографа и перспективах её 
развития.

ключевые слова: кинематограф, Русская Православная Церковь, 
христианские ценности, современный российский кинематограф, 
христианские образы

В условиях современной геополитической реальности перед руковод-
ством Российской Федерации встал вопрос о духовном, идеологиче-
ском и культурном состоянии населения России. Особую остроту дан-
ный вопрос получил после воссоединения Крыма с Россией в 2014 г., 
что нашло своё отражение в принятой программе по подъёму патри-
отизма и национального самосознания, апеллирующей к тому, что 
принятые в западной культуре ценности не оправдали возлагавшихся 
на них ожиданий и переживают свой закат и упадок. Особо это пока-
зала волна движений Black Lives Matter и LGBT+ (запрещена на тер-
ритории Российской Федерации). Финалом же стало начало Специ-
альной военной операции, что окончательно отвернуло руководство 



465образ русской православной церкви и  христианских 
ценностей в  современном российском кинематографе

России от западной социальной политики. Немаловажным след-
ствием стало серьёзное обращение к русской истории и религии,  
которая существует на территории современной России практиче-
ски с самого её основания — к православному христианству. Выбор 
был оправдан тем, что Русская православная церковь есть носитель 
духовных традиционных ценностей и культуры.

Одним из оптимальных и значимых инструментов продвиже-
ния традиционных и православных ценностей был выбран кинема-
тограф, так как этот тип художественного высказывания доступен 
населению в большей степени, нежели иные формы искусства. Даже 
при высоком развитии интернета, кинематограф остаётся доволь-
но влиятельным средством продвижения идей и определённых цен-
ностей, так как более доступен зрителю и лучше воспринимается 
благодаря художественной образности. Таким образом, закрепив со-
трудничество с государственным фондом поддержки кинематогра-
фа, Русская православная церковь получила хорошую возможность 
улучшить свои позиции в сфере духовного просвещения населения 
в области христианских истин. Однако, сотрудничая с государством, 
церкви приходится в то же время в определённой степени продви-
гать и его интересы [Вантух].

В докладе будут рассмотрены наиболее яркие образы право-
славных священнослужителей и прихожан, а также символическая 
сторона жизни самой РПЦ, представленные рядом художественных 
картин. В задачи данного небольшого исследования входит анализ, 
в какой степени представленные образы соответствуют историче-
ской реальности и насколько на их воплощение повлияла та или 
иная позиция государства.

Остановимся на наиболее популярных и свежих кинокарти-
нах. Стоит начать с образов самих священнослужителей церкви в 
кино. Один из самых ярких образов — образ священника Александра 
Ионина из художественной кинокартины «Поп», снятой Владими-
ром Хотиненко в 2009 г. Главный герой фильма священник Алек-
сандр Ионин — идеализированная вымышленная фигура. Его образ 
построен на основе реального исторического прототипа, отца Алек-
сандра Ионова, однако имеет с ним мало общего. Этот образ с точки 
зрения сценария и исполнения мастерски вписан в контекст событий 



466 олег александрович яковенко

Великой Отечественной войны, проходивших на Псковщине. Конеч-
но, сам персонаж идеализирован, но с точки зрения художественного  
образа представлен очень хорошо, привлекает зрителя и не вызывает 
у него отторжения. Фигура о. Александра приближена к образу древ-
нерусских святых и современных подвижников, таких как архиман-
дрит Иоанн (Крестьянкин). Кинематографический отец Александр 
выступает за отдельных людей, он твёрдо стоит на стороне церкви, 
Божьей правды и своей Родины — несмотря на советскую власть. 
Такой конечный результат отлично сочетается с государственным 
заказом и показывает Русскую православную церковь с положитель-
ной стороны.

Особняком стоит фильм в жанре социальной драмы «Левиа-
фан», снятый режиссёром Андреем Звягинцевым в 2014 г. В фильме 
показан местный архиерей, который в целом представляет собой 
отрицательный персонаж: проповедуя о Боге, он не пренебрегает 
панибратством с местной властью в лице мэра, так как храм был 
построен благодаря его финансовой поддержке. Такой образ вызвал 
некоторую критику со стороны общественности, обвинившей актё-
ра Валерия Гришко, сыгравшего архиерея, в участии в «клеветни-
ческом опусе» и в «изощрённом поношении Российской власти и 
Православной Церкви» 1. Однако многим фильм понравился, хотя он 
не относится к сильным картинам А. Звягинцева — по крайней мере 
с точки зрения представленных в ней персонажей. Об этом фильме 
высказался главный редактор журнала «Государство, религия, Цер-
ковь в России и за рубежом» религиовед Д. А. Узланер, с мнением 
которого трудно не согласиться. Как он отмечает, в фильме представ-
лено «религиозное нехристианство»: «вроде бы всё на месте: купо-
ла позолочены, свечки поставлены, стулья расставлены — а чего-то 
главного нет … <…> … всё канонично и величественно, а по сути — 
уничтожение человека» 2. В  целом образ священнослужителей в 
фильмах представлен чаще всего как положительный, но слишком 

1	 См., напр.: URL: https://ru.kinorium.com/696489/info/?ysclid=m3haqqov
8a97066523. 

2	 См.: URL: https://web.archive.org/web/20170629155039/http://www.sinergia-lib.
ru/index.php?page=uzlaner_dmitriy. 



467образ русской православной церкви и  христианских 
ценностей в  современном российском кинематографе

идеализированный, либо, напротив, как пустой и плоский, подобно 
образу архиерея в упомянутой картине А. Звягинцева.

Сложнее дела обстоят с образом православной веры и её свя-
тых. Попытка власти заигрывать с антиисторизмом плохо сказы-
вается на содержании того сообщения, которое она хочет донести 
людям, а  вплетаемая в общий контекст Русская церковь иногда 
лишь усугубляет положение из-за невозможности внести необхо-
димые изменения в сценарий, и ей во многом остаётся следовать 
тому курсу, который был определён режиссёром, сценаристом или 
продюсером. Устранение исторической правдивости представляет 
собой хороший фундамент для любой кинопропаганды и для лю-
бой идеологической программы в целом. Показ на экране отече-
ственной истории, особенно в ситуации, когда глубокое и всесто-
роннее изучение настоящей истории страны в российской школе 
элиминировано в пользу зубрёжки дат и имён, оказывается весьма 
эффективным инструментом создания идеологизированных ми-
фов [Рыжкова]. С печалью приходится отметить, что в эпоху, когда 
Русская православная церковь вновь была легализована после де-
сятилетий гонений и преследований и когда художественное кино 
о церкви и православии могло получить серьёзное развитие и стать 
по-настоящему эффективным гомилетическим инструментом хотя 
бы для молодёжи, привыкшей к визуальному способу получения ин-
формации, основной тенденцией по-прежнему остаётся превраще-
ние истории православия и православной церкви в лучшем случае 
в фэнтези, в худшем — в фарс.

Хороший пример — это фильм «Викинг», в котором сценарист 
и режиссёр смогли показать идейное и моральное превосходство 
христианства над мраком славянского язычества, но и эта картина 
не лишена недостатков. Каким путём пришла к христианству вели-
кая княгиня Ольга и какой выбор веры совершил князь Владимир? 
Какие душевные колебания и сомнения они пережили? Мы видим 
не религиозное кино, а всего лишь духовный «попкорн» для массо-
вого зрителя: Владимир выбрал в качестве государственной рели-
гии христианство, поскольку епископ Корсуни тремя вылитыми на 
землю чашами воды смыл все грехи князя, и тот вмиг стал перед 
Богом чист.



468 олег александрович яковенко

Другой аналогичный пример представляют собой фильмы «Т-
34», «Зоя», «Мария. Спасти Москву», создатели которых тоже захотели 
использовать образы христианства, но сделали это абсолютно не-
уместно и недостойно с точки зрения смыслов, порой скатываясь 
в антиисторизм.

«Т-34»  — это российский военно-приключенческий боевик 
2018 г. режиссёра Алексея Сидорова. Авторы включили в кинопо-
вествование верующего танкиста ради того, чтобы он просто был, 
туда же относится и уместность иконы в танке как элемент, неотъ-
емлемый для русских людей. Это чёткая повестка традиционных 
ценностей и культуры, выбранная государственной властью на-
шей страны. Сам образ главного героя тут представлен своеобраз- 
ным библейским мучеником, явно с небольшой отсылкой на Иисуса 
Христа.

Сюда можно отнести картину «Зоя», российский полнометраж-
ный военно-исторический драматический художественный фильм 
2020  года режиссёров Леонида Пляскина и Максима Бриуса, по-
свящённый подвигу и судьбе Зои Космодемьянской. В нём можно 
отметить несоответствие многих показанных в фильме событий 
реальной исторической правде, логические несоответствия внутри 
повествования, плоскость персонажей, неудачный подбор актёров, 
неуместные сцены. Критике также подверглась деидеологизация об-
раза Зои Космодемьянской, бывшей в реальности убеждённой ком-
мунисткой. В кинокартине Космодемьянскую с помощью сценарных 
и визуальных приёмов показывают сентиментальной женщиной и 
святой мученицей, что не соответствует её образу, сформированно-
му мемуарами и научно-историческими работами о ней, как серьёз-
ного, спокойного и отважного человека. Опять же это попытка спе-
кулировать на тему религиозности и явная подмена ценностей — «за 
булочку ржаную и трамвайчик».

В качестве ярких, но безвкусных примеров с низкокачествен-
ным сюжетом можно указать следующие картины: «Дети против вол-
шебников» (это российский компьютерный анимационный фильм 
2016 г.) и «Мария. Спасти Москву» (российский художественный 
фильм режиссёра Веры Сторожевой, снятый в 2021 г.). Мультфильм 
получил низкие отзывы и был полностью раскритикован за излиш-



469образ русской православной церкви и  христианских 
ценностей в  современном российском кинематографе

ний милитаризм и мракобесие. Спекуляций на тему религии в нём 
предостаточно, особенно стоит выделить тот факт, что христианство 
тут показано, как некая мистико-магическая сила — «помолись, и 
всё пройдёт, и от злых магов защитит». Евгений Пекло в журнале 
«Мир фантастики» отозвался о  фильме так: «Христос создателям 
мультфильма не интересен» 3.

Второй пример  — фильм «Мария. Спасти Москву»  — пред-
ставляет собой самую настоящую фантастику, не имеющую ничего 
общего с реальностью, отразить которую пытается. И постановка, 
и сюжет, и персонажи этой картины, к сожалению, не заслуживают 
похвал. Источником для сюжета послужила легенда об авиационном 
крестном ходе с иконой Казанской Божьей Матери над Москвой в 
1941 г. по указанию ныне канонизированной святой Матроны Мо-
сковской, чьё житие появилось лишь в 1993 г. под названием «Ска-
зание о  житии блаженной старицы Матроны», написанное Зина-
идой Ждановой, весьма сомнительной достоверности, вплоть до 
того момента, пока синодальная комиссия не изучила и не внесла 
изменения в текст, убрав оттуда различные аспекты, не соответству-
ющие православному христианству. Сам факт показанной в фильме 
встречи И. В. Сталина с Матроной нигде не засвидетельствован и до 
1993 г. никогда не упоминался, как и сам крестный ход. И это ставит 
под сомнение всю релевантность данного фильма.

Сама картина демонстрирует невнятное высказывание о Боге, 
иногда проскакивающие суеверия с элементами магизма, мистики и 
эзотерики, на которую в картине делается определённый упор: «Бог 
не слышит нас, потому что нас мало» и т. д. Подобные высказывания 
и подходы, к сожалению, заставляют думать о некомпетентности ав-
тора сценария, режиссёра и советников из РВИО в вопросах веры 
и изложения истории. К сожалению, и образ священнослужителя 
так же невнятен и непонятен. Мало того, он является ещё и боевым 
офицером из НКВД, что в условиях войны невозможно себе даже 
представить. Отметим и тот факт, что икона Божьей Матери Тих-
винской никак не могла быть использована для крестного облёта, 

3	 См.: URL: https://www.mirf.ru/kino/deti-protiv-volshebnikov-pravoslavnoe-mnenie
?ysclid=m3hb7syb1562012650. 



470 олег александрович яковенко

так как уже давно была вывезена в Псков в 1941 г., а  после того, 
в 1944 году — в Яблонец-над-Нисоу в Германии, где впоследствии 
она находилась в Американской зоне оккупации. В целом фильм не 
был поддержан критикой и оценён в большой степени отрицатель-
но: критики его охарактеризовали как «какой-то пир жестокости, 
глупости и насилия» 4.

Зачастую в современном кинематографе православие становит-
ся элементом высказывания — и не только в тех фильмах, о которых 
была речь выше. Часто это происходит искусственно, «для галочки», 
как в советское время «по заказу партии» во многие советские филь-
мы к месту и не к месту внедрялась идея об атеизме как финальном 
пункте человеческих духовных поисков. В основном именно такое 
примитивное суеверие вместо христианства проповедует «заказная» 
киногомилетика последних лет. Найдём ли мы там примеры духов-
ного подвига, аскетизма, человеколюбия, сострадания, доброты? 
Найдём ли призыв переосмыслить, изменить свою жизнь? Скорее, 
там мы увидим суррогат «вероучения», главная «заповедь» которо-
го — «делай что хочешь, а потом сходи в церковь, поставь свечку и 
Бог тебя простит».

Подводя итог, следует отметить, что подобная кинопроповедь 
не выполняет своих задач, не побуждая зрителя, далёкого от право-
славия, всерьёз задуматься о Боге, о душе, о добре и зле, об истори-
ческом значении православия, т. е. о теологических, национально-
формирующих и моральных аспектах той религии, к которой его, 
по замыслу заказчиков того или иного фильма, этот фильм должен 
подвести. Сценаристы и режиссёры пытаются балансировать между 
идеологическим заказом государства, Патриархии и местным ва-
риантом принятой сегодня религиозной политкорректности, когда 
нужно соблюдать баланс религий в мультиконфессиональном рос-
сийском обществе. В результате на выходе обычно получается калей-
доскоп идей, символов, понятий, не формирующих у зрителя чёткой, 
пусть даже процерковной или прогосударственной идеологической 
картины [Шаров 2021].

4	 См.: URL: https://newizv.ru/news/2022-03-28/mezhdu-hristom-i-antihristom-voyna-
i-vera-v-rossiyskom-kinematografe-356442?ysclid=m3hbdpxajc178026112. 



471образ русской православной церкви и  христианских 
ценностей в  современном российском кинематографе

Разумеется, далеко не все современные российские фильмы та-
ковы. Считать так было бы глубоким заблуждением и несправедли- 
востью по отношению к отечественному кинематографу. В россий-
ском кино есть и будут люди, подобные К. Г. Шахназарову, В. И. Хо-
тиненко или В. В.  Бортко, бережно работающие с  материалом по 
истории православной церкви и религии.

Сегодня во множестве фильмов, таких, как «Поп», «Наследни-
ки», «Раскол», «Остров», «Притчи», «Отец», «Странник», «Русский 
крест», «Белый тигр» и подобных им, по-настоящему возвещается 
Христос и истины Его учения. Такие кинокартины, во-первых, за-
ставляют зрителя подойти к просмотру не как к развлекательному 
зрелищу, требующему в качестве неизменных атрибутов кока-колу и 
попкорн, а как к проповеди, звучащей пусть и вне церковного амво-
на. Во-вторых, они учат задавать вопросы и самостоятельно рассуж-
дать о вере. На наш взгляд, именно к такому эффекту и следует стре-
миться, а не упоминать Бога ради самого упоминания, не гнаться за 
тем, что на слуху, но вовлекать зрителя в серьёзное размышление 
о том, что указывает на праведный путь [Шаров 2019].

Литература

	 1.	 Вантух = Вантух  В. Ю. Отражение общественно-политического кур-
са государства в российском кинематографе 2000-х гг.  // Труды мо-
лодых учёных Алтайского государственного университета. 2010. № 7.  
С. 257–258.

	 2.	 Илюхин = Илюхин Д. Р. Актуализация религиозной проблематики в рос-
сийском кинематографе XXI века: религиоведческий анализ // 47.04.03 
Религиоведение. 2018.

	 3.	 Рыжкова = Рыжкова  А. Ю. Религиозные аллюзии в современном оте-
чественном кинематографе  // Социально-гуманитарный вестник Юга 
России. 2010. №. 3. С. 3–6.

	 4.	 Симонов = Симонов Д., Каменева О. Свобода, соединённая со страхом 
Божиим // Прямые инвестиции. 2010. № 12 (104). С. 104–107.

	 5.	 Хренов = Хренов Н. А. Средства массовой коммуникации в ракурсе вир-
туальной реальности // Международный журнал исследований культу-
ры. 2017. № 2 (27). С. 27–44.



472 олег александрович яковенко

	 6.	 Шаров 2020 = Шаров  К. С. Православная интернет-проповедь в Рос-
сии // Вопросы журналистики. 2020. № 7. С. 42–55.

	 7.	 Шаров 2019 = Шаров  К. С. Содержательно-стилистические особенно-
сти неканонической православной интернет-проповеди в современной 
России  // Вестник Новосибирского государственного университета. 
Лингвистика и межкультурная коммуникация. 2019. № 3. С. 83–96.

	 8.	 Шаров 2021 = Шаров  К. С. Неоимперский лейтмотив в исторических 
российских фильмах 2000–2010-х гг. и феномен кинематографической 
православной проповеди  // Имагология и компаративистика. 2021. 
№ 16. С. 269–291.



Интернет-магазин 
качественной христианской 
литературы

books.sfi.ru
Миссия и катехизация
Православное богослужение 
и переводы на русский язык
Церковная проповедь
Труды известных богословов 
и пастырей
История церкви
Наследие новомучеников 
и исповедников Русской 
церкви
История церковных 
движений, братств и общин
Учебно-методическая 
литература
Христианское искусство
Письма и мемуары
Философия 
и религиоведение



xxx сретенские чтения 
Материалы Всероссийской (национальной)  
научно-богословской конференции с международным участием  
Москва, 24 февраля 2024 года 

Свято-Филаретовский институт
105066, г. Москва, вн. тер. г. муниципальный округ Басманный,  
пер. Токмаков, д. 11. Тел.: (495) 623-0380 
E-mail: info@sfi.ru  ·  http:// www.sfi.ru

Издание подготовили:

составитель  Зоя Дашевская
редактор  Олеся Сидорова
корректор  Марина Писаревская
макет  Анна Данилевич
вёрстка  Ольга Виноградова 

Благодарим за помощь Ирину Кольцову

Подписано в печать 21.02.2025 
Гарнитура Charter

Издания Свято-Филаретовского института  
вы можете приобрести в интернет-магазине при СФИ 
books.sfi.ru и в интернет‑магазине  predanie.org


